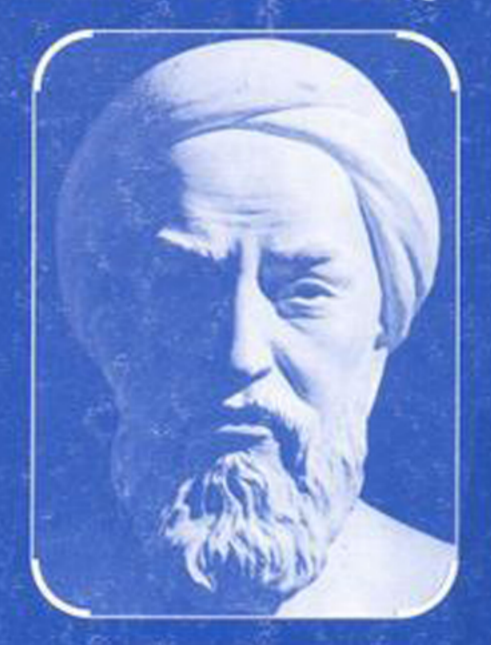
# مجر بزركياي الزي

# التنظالفالينتفيد

به تصحیح و مقدمه سول کر اوس و تسریحه عباس اقسال سرح اجوال و آبار و افکار رازی: دکتر مهدی محقق



BBI

T.T



عَلَيْ فَرَبِّ فَكُونَ مِنْ الْمُرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِيلِ مَعْلَمُ مِنْ الْمُرْبِيلِ مِنْ الْمُرْبِيلِ الْمُرْبِيلِ الْمِنْ الْمُرْبِيلِ الْمُرْبِيلِ الْمُرْبِيلِ الْمُ

> بانصام شرح احوال و آمار وافکار از وکسرمصد می محقق واثبیار دانشکدهٔ ادبیات

ارا میارات کمیسیون می پونسکو درایران ۱۲۳ مختب مخوط ۱۳۹۳



هزار نسخه از این کتاب در چاپخانه بانک سلی ایران بطبع رسید شهریور ساه ۱۳۶۳ هجری شمسی بها ۱۰۰ ریال

# فهرست مطالب

| سرآغاز                               | صفحه    |
|--------------------------------------|---------|
| پیشگفتار                             | 1 »     |
| احوال وآثار و افکار رازی             | ۳ »     |
| مشخصات مآخذ و مدارك                  | ۶۷ »    |
| مقدمهٔ كراوس بر كتاب السيرة الفلسفية | ٧٣ »    |
| متن كتاب السيرة الفلسفية             | 9 1 »   |
| ترجمهٔ « « «                         | 1 • V » |
| دیباچه بزبان انگلیسی                 |         |
| سرآغاز بزبان فرانسه                  |         |

# سر آفاز

بزرگان علموادب ستارگانی هستند که در آسمان زندگانی بشر طالع شده و همواره با نهایت جلال درخشانند. آنان راه نجات گمشدگان وادی حیات را بسوی مقصد مطلوب نشان میدهند. بنابراین دانشمندان ونویسندگان بیک ملت و یک قوم تعلق ندارند ، بلکه دانش وبیش آنان بر سراسر عرصهٔ گیتی پرتو میافکند. از طرف دیگر تجلیل ازبزرگان علم و ادب جوانان دانش پژوه را بکسب فضیلت و طلب علم برمیانگیزد و بازار علم وادب را تا ابدالاباد زنده و رایج نگاه میدارد.

ازینجاست که سازمان تربیتی ، فرهنگی و علمی ملل متحدیونسکو با توجه باین معانی ، بزرگداشت علما و ادبای جهانرا موردتوجهخاص قرار داده و از این طریق توانسته است با ذکر جمیل آنان و تشکیل مجالس تجلیل در شهرهای بزرگ عالم ، دانشمندان ومتفکران هرملت را بملل دیگر باز شناساند وبدین طریق روابط معنوی وبرادری وهمکاری میان ملتها رااستوار سازد. از این رو در کنفرانسهای عمومی یونسکواقدام به تجلیل از رجال فرهنگ و بزرگان دانش را در ملل مختلف جهان بملل عضو توصیه نموده واین رویه مرضیه را تشویق کرده است.

در آخرین کنفرانس عمومی یونسکو و دوازدهمین دورهاجلاسیه آن جلسه بزرگ ، برحسب تذکر کمیسیون ملی یونسکو در ایران بموجب تصویب نامهٔ خاصی چنین تصویب شدکه بمناسبت هزارویکصدمین سال ولادت محمد بن زکریای رازی طبیب و فیلسوف وعالم شیمی بزرگ ایران ، از جانب تمام کشورهای عضو آن سازمان ، مراسم تذکار و یادبودی طی سال عهم ، میلادی ( ۱۳۴۳ هجری خورشیدی) ترتیب یادبودی طی سال عهم ، میلادی ( ۱۳۴۳ هجری خورشیدی) ترتیب داده شود وبار دیگر نام آن حکیم بزرگ که در عالم علم خاصه علوم شیمی وطب از پیشقدمان بوده است زبانزد خاص وعام گردد.

اینک کمیسیون ملی یونسکو در ایران بحکم وظیفه بیادگار این سالگرد تاریخی با رغبت تمام وشوق فراوان رسالهٔ « السیرةالفلسفیة» آن دانشمند بزرگ ایرانی را در هزار ویکصدمین سال ولادت او منتشر میسازد ، امید آنکه این خدمت ناچیز منظور دیدهٔ صاحب نظران ومورد قبول فرهنگیان قرار گیرد .

در خاتمه از استاد فرزانه و دانشمند آقای دکتر مهدی محقق که بر حسب تقاضای دبیرخانهٔ کمیسیون ملی زحمت جمع وتدوین و تحشیه و تحریر مقدمه و شرح احوال مؤلف را برعهده گرفته و آن را بصورتی ظریف و منقح بحلیهٔ طبع درآوردهاند با تشکر وسپاس یادمی کند.

رئیس کمیسیون ملی یونسکو در ایران علی اصغر حکمت

تهران ، شهریور ماه ۱۳۴۳

## بیشگفتار

در اواسط مرداد استاد محترم آقای علی اصغر حکمت رئیس محترم کمیسیون ملی یونسکو اشارت فرمودند که بمناسبت جشن هزار و یکصدمین سال تولد طبیب و فیلسوف ارجمند ایرانی محمدبن زکریای رازی کتاب « السیرة الفلسفیة » او را که مشتمل بر بیان سیرت و روش فیلسوفان و دفاع از طریقه زندگی علمی و عملی شخصی اوست برای طبع آماده سازم تا در هنگام انعقاد جشن در دسترس جویندگان دانش قرارگیرد. این بنده اشارتش را حکم و طاعتش را غنم دانست و با بضاعت مزجاة خود این رساله را چنانکه ملاحظه میشود آماده ساخت.

#### \* \* \*

متن کتاب « السیرة الفلسفیة » عیناً از روی کتاب « رسائل فلسفیة » ص ۹۹ تا ۱۱۱ که دانشمند مأسوف علیه « پول کراوس » در سال ۹۹۹ در قاهره بطبع رسانیده بود عکس برداری شد و ترجمهٔ فارسی آن را که مرحوم عباس اقبال استاد فقید دانشگاه تهران در سال ۱۳۱۵ انجام داده ومنتشر ساخته بود ضمیمه آن گردید.

کراوس یکبار دیگر در سال ۱۹۳۵ متن السیرة الفلسفیة را الاسیرة الفلسفیة را الاسیری الاسیری الفلسفیة را الاسیری با ترجمه و متناسله در منتشر ساخته بود این مقدمه هم که ترجمه آن بوسیله مرحوم اقبال

صورت گرفته در این رساله پیش از متن وترجمهٔ آن آورده شد.
راقم سطور برای اینکه خود از این خرمن خوشه ای چیده
باشد صفحاتی چند تحت عنوان «احوال وآثار وافکار رازی »
باین جمله پیوست و منابع ومأخذی راکه از آنها در این فصل
بهره مند شده بود در پایان درج کرد بامید آنکه خوانندگان
گرامی را مختصر فایدتی رسد.

در پایان بر ذمه خود میدانم که از اولیاء و کارمندان فنی چاپخانه بانک ملی ایران که نهایت کوشش را در آماده ساختن این رساله بکار بردند تشکر و سپاسگزاری کنم.

تهران ، مهدی محقق دهم شهریور ۱۳۴۳

# احوال وآثار وافكار رازي

ابوبکرمحمدبن زکریاءبن یحیی الرازی (درلاتین Rhazes) طبیب مارستانی و فیلسوف بزرگ و معروف ایرانی از مشهور ترین دانشمندان جهان بشمار می رود او تنها طبیبی حاذق وفیلسوفی صاحب نظر نبود بلکه در ریاضیات و فلکیات و نجوم وعلوم الهی و کیمیا اطلاعات وسیع و جامعی داشت.

او در غره شعبان سال ۲۵۱ هجری مطابق با ۵۵۸ مسیحی در شهر ری بدنیاآمد این شهرکه برکنارخرابههای آن تهران امروزی قرارگرفته است از أمهات بلاد ومفاخراسلام بشمار می رفته (۱) و دانشمندان زبردست و متبحری از آنجا برخاسته اند

از آغاز جوانی او اطلاعی دقیق جز آنچه اصحاب تراجم و طبقات نوشته اند در دست نیست.

علی بن زید بیهقی گوید که رازی در عنفوان شباب و ربعان عمر زرگری بوده است (۲)

ابن ابی اصیبعه گوید که او در آغاز امر صیرفی (۔صراف) بوده و نسخه ای سوخته و بی انجامی از کتاب المنصوری یافته

ر مقدسی میگوید: در این شهر مدارس و مجالس علم فراوان است مذکر آن آنجا همه فقیه و رؤسای آنان دانشمند و محتسبانشان دارای شهرت و سخنورانشان ادیب هستند (احسنالتقاسیم ص ۳۹۰)

٢ - درة الاخبار ولمعة الانوار (\_ ترجمه تتمه صوان الحكمة) ص١١٠

شده که بر آن چنین نوشته شده بوده است : « کناش المنصوری تألیف محمد بن زکریاء الرازی الصیرفی » (۳)

صلاح الدین صفدی گوید که در کود کی عود سینواخته و وقتی بریش آمده گفته آهنگی که از سیان ریش وسبلت برآید طرب نیفزاید (ع)

بیرونی گوید که او نخست به کیمیا اشتغال ورزید و چشم خود را در معرض عوارض وآفات نهاد ، نزدیکی بآتش و بویهای تند چشم او را معیوب ساخت و او را بسوی معالجه و مداوا و سپس بعلم پزشکی کشانید (۵)

ییهقی این مطلب را مشروح تر چنین بیان می کند:
« او را رمد عظیم طاری گشت و پیش کحالی بایست رفت کحال
گفت که معالجت تو موقوف است بر پانصددینار که بدهی
و او آن مبلغ بکحال داد گفت: کیمیا علم طب است نه آنک
تو بدان مشغولی بدان سبب از کیمیا اعراض نمودو در تحصیل
علم طب بغایتی رسید که تصانیف او در آن علم ناسخ تألیف
متقدمان گشت»(ع)

مورخان و ارباب تراجم اتفاق دارند براینکه اوتحصیلات خود را در طب وفلسفه در بزرگی انجام داده (۷) و حتیبرخی

٣٥ . صيون الانباء في طبقات الاطباء ، الجزء الثاني ص

ع ـ نكت الهميان في نكت العميان ، ص ٢ ٩ ٩

۵ ـ رسالةللبيروني ، ص ۵

ء ـ درة الاخبار، ص ١٢

۷ - نکت الهمیان ، ص ۹ ۲ ۲

تصریح کردهاند براینکه پس از چهلسالگی بر ممارست کتب پزشکی و فلسفی روی آورده است  $(\Lambda)$  وشاید بهمین علت بوده است که او فراتر از توانائی در راه تحصیل علم کوشیده ودر طی مدارج علمی رنج فراوان برده است.

محمدبن حسن الرزاق از قول یکی از رازیان ( ۱هل ری ) نقل می کند که او هیچ گاه از کاغذ و قلم جدا نمی شد و هر وقت بر او وارد شدم او بنوشتن اشتغال داشت (۹)

بیرونی می گوید او پیوسته بدرس وبحث مشغول بود و از فرط دوستی بعلم چراغ خود را در چراغدانی بر روی دیواری مینهاد و کتابش را بردیوار تکیه میداد وبخواندن میپرداخت تا اگر خواب او را در رباید کتاب از دستش بیفتد او بیدار شود و مطالعه خود را ادامه دهد (۱۰)

درباره استادان وشیوخ رازی آگاهی روشن و تفصیلی در دست نیست ابن القفطی در ذیل شرح حال علیبن ربن طبری مینویسد در طبرستان فتنه ای برخاست و علیبن ربن بری آمد ودر آنجا محمدین زکریای رازی بر او قراءة کرد و ازو استفاده علمی فراوانی برد (۱۱)

ابن ابی اصبعه تصریح می کند براینکه علی بن ربن

۸ ـ تاریخ ابوالفداء ، ج ۲ ص ۶۷

و ـ الفهرست ، ص ۱۶

<sup>.</sup> ۱ ـ رسالةللبيروني ، ص ۵

١١ - اخبارالحكماء ، ص ٢٣١

استاد رازی در علم پزشکی بوده است (۱۲)

دانشمند نامبرده که اصلا اهل مرو بود سمت منشی مازیار بن قارن را داشته پس از قتل مازیار او بوسیله معتصم مسلمان شد وسیس در خدمت متوکل درآمد و درسال عمر هجری کتاب معروف خود را بنام « فردوسالحکمة » در طب و طبیعیات تکمیل و تألیف کرد از پایان عمر این دانشمند اطلاع صحیح در دست نیست فقط میدانیم که پس از سال . ع ب وفات یافته است ازین جهت است که دانشمندان موضوع شاگردی رازی را نزد علی بن ربن طبری درست نمیدانند (۱۳) ابن النديم نقل مي كندكه رازي در فلسفه شا گردبلخي بوده است (۱۶) ولى روشن نيست كه كدام بلخى مراد اوست ازاينكه یکجا جداگانه عنوان « ابوزید بلخی » را آورده و پس از ذکر اینکه رازی شاگرد بلخی بوده است عنوان دیگری را آورده « خبر فلسفة البلخي هذا » معلوم مي شودكه « بلخي » غير از « ابو زید بلخی » است ولی ابوزیدبلخی هم چندان بعیدنیست زیرا او در عراق در سال ۲۲۰ وفات یافته وتقریباً معاصررازی است ودر کتب تراجم او را از افاضل دهر و نوادر رجال میخوانند و در عراق به جاحظ خراسان مشهور شده است (۱۵)

١٢ - عيون الانباء ، الجزء الناني ، ص ٣٤٢

The Spiritual Physick of Rhazes, P. 2; A History of Muslin Philosophy P. 435

<sup>- 14</sup> 

١٤ - الفهرست ، ص ١٤

۱۵ - معجم الادبا ، ج ۳ ص ۹۷

ابن الندیم می گوید که متهم بالحاد نیز بوده است برخی از مستشرقین هم تصریح کرده اند باینکه رازی افکار فیثاغورثی را از ابوزید بلخی اخذ کرده است (۱۶) ابوریحان کتابی از رازی بعنوان زیر ذکر کرده است « فی النزلة التی کانت تعتری ابازیدوقت الورد »

ناصر خسرو آنجاکه دربارهٔ مکان بحث می کندگوید:
«این جمله که یاد کردیم قول آن گروه است که مرمکان را
قدیم گفتند چون ایرانشهری ..... وپس از او چون محمد
زکریای که مرقولهای ایرانشهری را بالفاظ زشت ملحدانهباز
گفته است و معنیهای استاد ومقدم خویش را اندر این معانی
بعبارتهای موحش و مستنکر بگزارد است » (۱۷)

متأسفانه از ایرانشهری که ناصرخسرو او را بعنوان استاد رازی نقل می کند اطلاعی کافی و وافی در دست نیست و از آنچه در الاثارالباقیه و ماللهند بیرونی و زادالمسافرین ناصرخسرو و بیان الادیان حسینی علوی بر می آید اینست که ابو العباس محمد بن محمد الایرانشهری اهل نیشابور بوده (۱۸) و از مذاهب یهود و نصاری ومانوی و هندوی اطلاعاتی و سیع داشته و در نقل قول واظها رنظر دربارهٔ ارباب مقالات راه تعصب

ء، - التراث اليوناني ، ص ٨٣

۱۷ - زادالمسافرین ، ص ۹۸

۱۸ - مقدسی در احسن التقاسیم (ص ۲۱۶) گوید : «ایرانشهر هومصرالجانب و قصبة نیشابور بلاجلیل و مصرنبیل»

را نمی پیموده و خود مذهبی خاص داشته (۱۹)و کتابی بپارسی گردآوری کرده ومدعی شده که این وحی است که بزبان فرشته ای بنام « هستی » باو نازل شده است و اورسول عجم است چنانکه محمد رسول عرب بود (۲۰) و از نظر جهان شناسی آن زمان در شمار « اصحاب هیولی » بوده است (۲۱)

از برخی منابع بدست میآید که رازی افکار فیثاغورثیان را بوسیله استادان خود بدست آورده است مسعودی می گوید محمدبن زکریای رازی آخرین کسیاست که مذاهب فیثاغورثیان را شرح داده و هواداری نموده و کتابی در سه مقاله درینباره در سال ۳۱۰ نوشته است (۲۲) و در جای دیگر می گوید ابو زکریای بن عدی در فلسفهٔ اولی راه و روش محمد بن زکریای رازی را در درس پیش گرفت که همان راه و روش فیثاغورثیان را در درس پیش گرفت که همان راه و روش فیثاغورثیان است (۲۲)

قاضی صاعداندلسی پس از آنکه فیلسوفان را بدو فرقه اساسی تقسیم سی کند یکی فرقه فیثاغورث ودیگری فرقه افلاطون و ارسطو گوید: « جماعتی از متاخران کتابهائی مطابق مذهب فیثاغورث وپیروانش تصنیف کردند ودر آن فلسفه

١٩ - كتاب الهند ، ص ع ، الاثار الباقية ، ص ٢٢٢

<sup>.</sup> ۲ ـ بابپنجم از کتاب بیانالادیان ضمیمه فرهنگ ایران زمین ، سال ۱۳۴۱ ص۳۰۶

۲۱ ـ زادالمسافرين ، ص ۲۰

۲۲ ـ التنبیه والاشراف ص ۱۳۸ (نام این کتاب در فهرست کتب بیرونی وجودندارد)

٣٠ ـ التنبيه والاشراف ص ١٠٤

طبیعی قدیم را تایید کردند واز جمله اینان ابوبکر محمدین زکریای رازی است ( ۲۶ )

ابن القفطى بنقل از قاضى صاعد مى گويد رازى نخست بادارهٔ بیمارستان ری مشغول وسپس اداره بیمارستان بغداد باو محول گردید. (۲۵) مباشرت و ممارست در امر بیمارانو کارهای بیمارستانی موجب شده که رازی ملقب به « طبیب مارستانی » شود واین جلجل در کتاب خود او را با همین لقب ذکر می کند (عم) وباید در نظر داشت که کلمهٔ « مارستان» که مخفف « بیمارستان » است در بغداد به محل بیماران و دیوانگان اطلاق میشد و افراد متعددی هم بمناسبت ملابست با امور بیماران بدین عنوان معروف هستند (۲۷) رازی در زمان مکتفی و قسمتی از زمان مقتدر در بغداد اقامت داشته بغداد سرکزاطبای حاذق وبیمارستانهای مجهز بود در قرن دوم هارون الرشيد وبرامكه بيمارستانهائي تأسيس كرده بودند وليدر قرن سوم جز بیمارستانی که بدر غلام معتضد ایجاد کرده بود بيمارستان مهمى ايجاد نشد.

احمدبن محمدالطائی که در آغازخلافت معتضد عهدهدار خرج و دخل مملکت بود در صورت تفصیلی مخارج مملکت مبلغ قابل ملاحظه ای را که برای رؤسای اطباء و شاگردان

ء ٢ - طبقات الاسم ص ٣٣

٢٥ - اخبارالحكماء ص ٢٧١

ء - طبقات الاطباء و الحكماء ، ص ٧٧

٧٧ - الانساب ، ورق ٩٩ ظ

ملازم آنانِ (\_ پزشکیاران ) وهمچنین تهیهٔ دارو اختصاص داده ذکر می کند (۲۸)

در اوائل قرن چهارم چند بیمارستان در بغداداحداث گشت که مهمترین آنها عبارتست از:

۱ ـ بیمارستانی که ابوالحسن علی بن عیسی در سال ۲.۳ در ناحیهٔ حربیه از نواحی بغداد احداث وابوعثمان سعید بن یعقوبالدمشقی را عهدهدار آن کرد (۲۹)

ب ـ بیمارستانی که بنام مادر مقتدر « السیدة » معروف بود و سنان بن ثابت که امور بیمارستانها باو مفوض شده بود در سال ع.۳ در سوق یحیی از نواحی بغداد افتتاح و پزشکان برآن گماشت و نفقه آن در هر ماهی ششصددینار بود.

بیمارستانی که مقتدر باشارت سنان در بابالشام
 دروازه شام ) بنام خود ساخت و از مال خود دویست دینار
 نفقه برآن تعیین کرد ( ۳۰ )

شاید علت تأسیس این سه بیمارستان بزرگ در مدت چهارسال اینبود که در سالهای ۳۰۰ و ۳۰۰ بیماریهای عفونی و امراض دموی ناگهان شیوع یافت (۳۰) خواستند قصوری را که در قرن سوم در امر تأسیس بیمارستانها شدهجبران شود مسلماً رازی در مدتی که در بغداد اقامت داشته در یکی

۲۸ - الوزراء ، س ۲۶

و ٢ - تاريخ البيمار ستانات في الاسلام ، ص ١٨٢

<sup>.</sup> ٣ - المنتظم ، ج ع ص ١٤٥

٣١ - المنتظم ج ع ص ١١٥ و ١٢١

از دو بیمارستان اخیر بامر معالجه و مداوای مرضی اشتغال داشته و اطبای بسیاری نیز تحت نظراو نکات پزشکی را می آموخته اند در این زمان امر علم پزشکی چنان ترقی کرد که چند سال پس از مرگ رازی مقتدر بعلت تشخیص نادرستی که یکی از طبیبان داده بود دستور داد که محتسبان پزشکانی را که امتحان به سنان نداده اند از معالجه بیماران منع کنند. امتحان انجام شدو تعداد امتحان دهندگان افزون از هشتصد و شصت بود با اینکه پزشکان خلیفه و اطبای مشهور از این امر مستثنی بودند (۳۲)

مسلم است که در چنین معیطی رازی بخوبی می توانست روش تجربی خود را در معالجه بیماران بکار برد. ابن ابی اصیبعه می گوید او کتابی درصفات بیمارستان و احوال مختلف بیماران نوشته است.

در برخی از منابع از جمله عیون الانباء نقل شده که رازی بیمارستان عضدی را که عضدالدوله دیلمی آن را درسال ۲۲۷ افتتاح کرده بود اداره می کرده البته این نادرست است زیرا رازی حدود نیم قرن پیش ازافتتاح این بیمارستان وفات یافته است این اییاصیبعه نیز گفته خود را تااندازه ای ترمیم کرده ومی گوید: «آنچه که نزد من درست است اینکه زمان رازی پیش از زمان عضدالدوله بوده و رفت وآمد او دربیمارستان پیش از تجدید عضدالدوله بوده است ».

٣٣ - اخبار الحكماء ، ص ١٣١

از برخی منابع بدست میآید که رازی پس ازمرگ خلیفه المکتفی ۲۹۵ ه بوادگاه خود یعنی ری آمده ودر آنجا و سایر بلاد جبل منزلتی عالی یافته است ودانشجویان حلقه در حلقه گرد او جمع میشدند اگر دانشجوئی سؤالی علمی مینمود دانشجویان حلقهٔ نخستین مأمور پاسخ بودند و اگر در میماندند حلقهٔ دوم و همچنین تا بخود رازی می رسید و او پرسش را پاسخ می داد و مسأله دشوار را حل می نمود از شاگردان مشهور رازی یکی « ابوز کریاه بن عدی » از شاگردان مشهور رازی یکی « ابوز کریاه بن عدی » است که مسعودی از او یاد می کند و دیگری ابن قارن رازی که این ایی اصیبعه از او نام می برد. (۳۳)

ابن الندیم می گوید رازی مردی کریم و بزرگوار بود وبا یماران و فقرا بمهربانی و رأفت رفتار می نمود (۴۳) او کوشش بی اندازه در تحصیل علم و کسب معارف بکار می برد هنگامی که از تدریس یا معالجه فراغت می یافت بنوشتن و خواندن مشغول می گشت و همین موجب شد که چشمان او رو بضعف رود و سرانجام منجر به بیماری «آب» (۳۵) گردد و به نابینائی او منتهی شود این جلجل می گوید باو پیشنهاد شد که چشم خود را معالجه کند و او نپذیرفت و گفت آن قدر بدنیا نگریستم که خسته شدم (۶۳)

٣٣ ـ التنبيه والاشراف ، ص ١٠٥ ؛ عيون الانباء ، ص ٣٣٧

۳۴ - الفهرست ، ص ۴۱۶

۳۵ - این الندیم گوید: « و کان فی بصره رطوبة لکثرة اکله الباقلی » این جلجل گوید: «وعمی فی اخر عمره بماء نزل فی عینیه » بیماری آب آوردن چشم را بعربی «الغشاوة المائیة» و بانگلیسی « Cataract » گویند.

ع - طبقات الاطباء ، ص ٧٨

بیرونی می گوید رازی چشمانش در پایان عمر آب آورد ویکی از شاگردان او از طبرستان برای معالجه او آمد واز او درباره معالجه او سؤال کرد و رخصت خواست رازی گفت:

« این امر بر رنج و درد من می افزاید شاید عمر من بیایان رسیده ومرگ من نزدیک شده باشد روانیست برای بازجستن بینائی ، خود را دچار رنج و درد سازم » دیری نگذشت که او در ری در پنجم شعبان سال ۱۹۰۳ وفات یافت (۳۷) عمر او بحساب هجری قمری بو سال و پنجروز و بحساب هجری شمسی . و سال و ده ماه بوده است (۳۸)

افکار و عقاید عمیق علمی و فلسفی رازی با افکار مسلمانان اعم از معتزلی و اشعری و شیعی اسماعیلی واثنا عشری قابل انطباق نبود از این جهت مورد اعتراض شدید قرارگرفت ودر حیات خود مخالفان بسیاری پیدا کرد که مهم ترین آنان عبارتند از:

ا ـ ابوالقاسم عبدالله بن احمد بن محمود البلخى متوفى و ۳۱۹ ه رئيس معتزله بغداد كه از معاصران رازى بود ونقوض متعددى بر « كتاب العلم الالهى » اونوشت و رازى هم بدفاع پرداخت و كتابى در رد بر نقض او نوشت كه ابنالنديم آن را بنام « كتاب نقض نقض البلخى للعلم الالهى » و ابن ابى اصبعه بنام « كتاب فى نقض كتاب البلخى لكتاب العلم الالهى والردعليه »

۳۷ ـ این تاریخ مطابق است با ۲۷ اکتبر سال ۹۲۵ مسیحی ۳۸ ـ رسالة للبیرونی ، ص ع

خوانده وشاید این کتاب همانست که بیرونی از آن تعبیر به « فی ایضاح غلط المنتقد علیه فیالعلم الالهی» سی کند (۴۹)

ب ابوالحسن شهیدین الحسین البلخی فیلسوف و متکلم و شاعر که پیش از سال ۲۰۰۹ وفات یافته و رود کی او را مرثیت گفته است ابن الندیم تصریح می کند که بین او و رازی مناظراتی روی داده (۴۰) و رازی کتابی دارد که بیرونی آن را بنام « فیماجری بینه و بین شهیدالبلخی فی اللذة » (۴۱) و ابن الندیم و ابن القفطی و ابن ابی اصیبعه آن را بنام « کتاب فی نقضه علی شهیدالبلخی فیماناقضه به فی امراللذة » خوانده اند (۲۲) نقضه علی شهیدالبلخی فیماناقضه به فی امراللذة » خوانده اند (۲۲)

بابوحاتم رازی متوفی ۲۲۰ از داعیان معروف اسماعیلی وصاحب
کتاب« اعلام النبوة » ابوحاتم دراین کتاب گفتار فیلسوف
طبیب معاصر خود را که انکار پیغمبری ونقض ادیان کرده
و به قدمای خمسه معتقد بوده است رد می کند وچون صفحهٔ
اول نسخه های این کتاب ساقط شده نام رازی دیده نمی شود ودر
طی کتاب از او بعنوان «ملحد» یاد شده است ولی داعی اسماعیلی
دیگر یعنی احمد بن عبدالله حمیدالدین کرمانی که در آخر

وس ـ الفهرست ، ص و وج ، عيون الانباء ، ص ٣٥٨ ، شمارهٔ ١١٧ از فهرست بيروني كه در اين مقدمه نقل شده است.

<sup>.</sup> ع ـ الفهرست ، ص ١٥٠

۴۱ ـ شماره ۵ء از فهرست بیرونی

۲۶ ـ الفهرست ص ۲۱۸ ، اخبارالحكماء ، ص ۲۷۵ در هر دو (بجاى شهيد سهيل آمده) در عيونالانباء ص ۳۵۸ (على بن شهيد البلخي آمده)

قرن چهارم میزیسته در کتاب خود بنام « الاقوال الذهبیة » می گوید که شیخ ابوحاتم رازی در کتاب خود معروف به « اعلام النبوة » محمدبن زکریای رازی رارد کرده است (۳۶)

پ ابوبکر حسین تماردهری متطبب که در برخی از مجالس مناظره میان محمدبن زکریا و ابوحاتم رازی حضور داشته (۶۶) رازی کتابی دارد بنام « کتاب فی نقض الطب الروحانی علی ابن التمار » که ابن القفطی آن را بنام « کتاب نقض الطب الروحانی » خوانده (۶۵) در نسخ چاپ شده از الفهرست بجای « ابن التمار » « ابن الیمان » دیده می شودوازین جهت فلوگل و بروکلمان تصور کرده اند این شخص ابوبکر محمد بن الیمان السمر قندی متوفی ۸۶۲ است. رازی کتابی دیگر بنام « فی الرد علی حسین التمار علی جوالاسراب » دارد دیگر بنام « فی الرد علی حسین التمار علی جوالاسراب » دارد که آن را بیرونی در فهرست خود آورده است (۶۶)

بیرونی در کتاب « الاثارالباقیه » نیز در فصلی که ماههای رومی را ذکر می کند گوید : «بین ابوبکر محمدبن زکریاءرازی و ابوبکر حسین تمارسؤالها و جوابها و مطالبات و مناقضاتی رخ داده است که جوینده رابحق رهبری می کند »

<sup>(</sup> F V )

۴۳ ـ رسائل فلسفية ، ج ، ص ۴۹۲

عه ـ اعلام النبوة ، ص . به (نسخهٔ عکسی دانشگاه تهران) در این نسخه بجای «حسین» «ختن» دیده می شود.

٥٤ - اخبارالحكماء ، ص ٢٧٥

ءء ـ شماره ۹ ، از فهرست بيروني

۴۷ - الاثارالباقیه ، ص ۲۵۳

ازین گذشته رازی با دانشمندان دیگری هم بمعارضه پرداخته وعقایدشان را نقض ورد کرده است از جمله:

ابوعثمان عمروبن بحرالجاحظ متوفی ۲۵۵که رازی ردی بر مناقضهٔ طبی او نوشته است

احمدین الطیب السرخسی متوفی ۲۸۶ که رازی درباره مزه تلخ ردی بر او نوشته

احمدین الحسن بن سهل المصمعی معروف به ابوزرقان که اصحاب هیولی را رد کرده ورازی بدفاع از آنان ردی براو نوشته (۴۸)

ابویوسف یعقوب بن اسحق الکندی متوفی پس از سال ۲۵۷ مشهور به «فیلسوف العرب» که ردی بر کیمیا نوشته و رازی آن را نقض و رد نموده است.

محمدبن اللیث الرسائلی نیز ردی بر کیمیا گران نوشت و رازی آن را پاسخ داد و رد کرد

سیسن ثنوی که از مانویان بوده و رازی کتابی بر رد او نوشته بنام « الردعلی سیسنالثنوی » که ابنالندیم آنرا بعنوان « کتاب فیما جری بینه و بین سیسالمنانی » ذکر می کند (۹۶)

رازی آثار و تألیفات بسیاری از خود بیادگارگذاشت کوشش فراوان او در راه علم موجب شدکه او در فنون

۸۶ ـ نام این شخص در کتب تراجم بصورت «مسمعی» است و از روی کتاب التنبیه والاشراف مسعودی ص ۶۶۳ بصورت بالا تصحیح گردیده شده.

۹۹ - شمارههای ۶ ، ۸۲ ، ۸۵ ، ۱۷۱ ، ۱۷۲ ، ۱۴۰ از فهرست بیرونی

مختلف صاحب نظر باشد و زحمت مداوم او باعث گردید که کتابهای بسیاری تألیف کند. در اینجا مناسب است که از گفته خودش درباره کوششهای شبانروزی او در تألیف کتب نقل شود او در پایان کتاب «السیرة الفلسفیة » می گوید:

«اما علاقه من بدانش وحرص واجتهادی راکه در اندوختن آن داشتهام آنان که معاشر من بودهاند میدانند و دیدهاند که چگونه ازایام جوانی تاکنون عمر خود راوقف آن کردهام تاآنجاکه اگر چنین اتفاق میافتاد که کتابی را نخوانده ویا دانشمندی را ملاقات نکرده بودم تا ازاین کار فراغت نمی یافتم بامری دیگر نمی پرداختم واگر همدرین مرحله ضرری عظیم در پیش بود تاآن کتاب را نمیخواندم و از آن دانشمند استفاده نمی کردم ازپای نمینشستم وحوصله و جهد من در طلب دانش تا آنحدبود که دریک فن بخصوص بخط تعوید ( یعنی خط مقرمط وریز ) بیش از بیستهزار ورقه چیز نوشته وپانزده سال از عمر خود را شب و روز در تألیف جامع کبیر ( همان حاوی) صرف کردهام وبراثر همین کار قوهٔ بینائیم را ضعف دست داده وعضلهٔ دستم گرفتار سستی شده و از خواندن ونوشتن محرومم ساخته است با این حال از طلب باز نماندهام وپیوسته بیاری این وآن میخوانم و بردستایشان مینویسم »

نخستین صورت از تألیفات رازی فهرستی است که خود او برای کتابهایش نوشته « ابن الندیم » آن را در « الفهرست »

نقل کرده است و «ابن القفطی» هم در «اخبار الحکماء» صورت خود را از روی آن نقل نموده است .

پس از او ابوریحان بیرونی متوفی . ۴۴ هجری کتابی در بارهٔ آثار و تألیفات رازی نوشت این کتاب را خاور شناس فرزانه پول کراوس (۵۰) در سال ۱۹۳۶ در پاریس با این عنوان : «رسالة ابیریحان فی فهرست کتب محمدبن زکریاء الرازی» بطبع رسانید.

هر چند از نام این کتاب بر میآید که فقط فهرست کتب رازی باشد ولی بیرونی با یک تیر دو نشان زده و استطراداً کتابهای خود را هم تا سال ۲۲۷ ، که از عمرش ۵۶ سال قمری و ۳۶ سال شمسی میگذشته نقل کرده و در واقع کتاب او را می توان «فهرست کتب الرازی و البیرونی» خواند این کتاب که اطلاق «رساله» بر آن مناسب تر است نسخه ای منحصر بفرد در کتابخانه لیدن داشته است. پیش از کراوس زاخائو (۱۵) قسمتی را که

Paul Kraus - a.

کراوس دانشمند توانائی بود که آینده درخشانی در انتظار داشت ولی بعلل رنجهای درونی که در نتیجه فشار و تعقیب نازیها برایش پیش آمده بود در سال عبه ۱۹۶۹ در قاهره خود کشی کرد او پیش از مرگش مجلد اول « رسائل فلسفیة »رازی را در قاهره بطبع رسانیده بود واهل علم در انتظار مجلد دوم آن بودند موادی که کراوس برای مجلد دوم تهیه کرده بود پس از مرگش به مؤسسهٔ فرانسوی باستان شناسی شرقی در قاهره منتقل گشت تا روزی بچاپ رسد کراوس مقالات زیادی در مجلات معتبر شرقشناسی منتشر ساخت ودر نوشتن مقالهٔ «رازی» در دائرةالمعارف اسلامی با «پینس» همکاری کرد.

مربوطبه کتب و اخبار بیرونی بوده در مقدمه کتاب «الاثارالباقیة عن القرون الخالیة » صفحه ۲۸ ـ ۴۸ چاپ کرده و این قسمت بوسیله پروفسور ویدمان (۵۲) بزبان آلمانی ترجمه شده است.

قسمتی که مربوط بکتب رازی است بوسیله « روسکا » در مقاله ای که بدین عنوان نوشته ب

Al-Biruni als Quelle Für das Leben und die Schriften al-Razi's.

بزبان آلمانی ترجمه و در مجلهٔ ایزیس ج ۵ سال ۱۹۲۴ ص ۲۶-.۵ منتشر کرده است.

کتابهای رازی بر حسب فهرست بیرونی بدین ترتیب تقسیم موضوعی میشود:

ءه کتاب در طب

۳۳ « در طبیعیات

∨ « درمنطق

۱۰ « در ریاضیات و نجوم

« در تفسیر و تلخیص کتب فلسفی یا طبی دیگران

۱۷ « درفلسفه

ء « درستافیزیک

۱۴ « در الهيات

۲۲ « درکیمیا

۲ « در کفریات

#### ، ۱ « در فنون مختلفه

مجموع این کتابها بالغ بر یکصد و هشتاد و چهار مجلد میشود.

مأخذ دیگر کتابهای رازی «عیون الانباء فی طبقات الاطباء» ابن ابی اصیبعه از پزشکان قرن هفتم است که او دویست سی وهشت کتاب از برای رازی برسی شمارد.

آقای د کتر محمود نجم آبادی معلم دانشگاه تهران و عضو انجمن بین المللی تاریخ طب که از دیرگاهی است که متوغل در آثار رازی است کتابی بنام «مؤلفات و مصنفات ابوبکرمحمدین زکریای رازی» نوشته که در سال ۱۳۳۹ بوسیله دانشگاه تهران چاپ شده در این کتاب آنچه که این الندیم وییرونی و این القفطی و این امیبعه دربارهٔ آثار رازی گفته اند با یکدیگر تطبیق شده و مجموعاً دویست و هفتاد و یک کتاب از برای رازی احصاء گردیده است.

در این مقالت مناسب دیده شد که آثار رازی مطابق آنچه که ابوریحان بیرونی نقل نموده و کراوس آن را منتشر ساخته است (۵۰) ذکرشود. ابوریحان در آغاز این فهرست شخص معینی راکه نام او را نبرده و شائق و طالب بوده کم از کتابهای محمد بن زکریاء بن یحیی الرازی اطلاع حاصل کند مخاطب قرار می دهد ومی گوید: « من بحسب امکان آنچه راکه از تألیفات او دیده ام ویا بارشاد او در ضمن کتابهایش بنام برخی

۵۳ ـ رسالة للبيروني از ص ء تا ۲۱

از آنها پی برده ام در این جا ثبت می کنم (۵۶)

این مخاطب نزد ابوریحان بسیار محترم بوده که ابوریحان خواهش او را پذیرفته و گرنه او قلباً از این عمل امتناع داشته و میدانسته که وقتی او فهرست مصنفات رازی را آشکار سازد دشمنان ومخالفان رازی نسبت باو بدبین میشوند و او را هم از پیروان و هوا داران رازی می پندارند (۵۵)

کراوس در این رساله در برابر نام کتابها علامتهای «ن» «ض» «ق» راگذاشته بدین منظور که نام آن کتاب در «الفهرست ابنالندیم» یا « عیونالانباء ابن ابیاصیبعه » ویا «اخبارالحکماء ابنالقفطی » آمده است و عباراتی را که تصور می کرده از نسخه اصل ساقط شده باشد در میان دو قلاب ( دو کمان در این کتاب ) گذاشته و کتابدارای نسخه بدلهائی است که نسبت به متن مرجوح است که از ذکر آن در این مقدمه بجهت اختصار صرف نظر گردید. فقط نسخه بدل کتاب شماره ۴۸۸ که کراوس از روی عیونالانباء اصلاح کرده بجهت مزید فایدت ذکر گردید.

# كنبه في الطب •

ر ـ الجامع الكبير كه معروف به «الحاوى» است و اين كتاب همچون تعليقاتي است كه در آن تصرف نكرده و آن را بيايان نرسانيده.

۵۰ - رسالةللبيروني ص ۵۱

<sup>» » » -</sup> ۵۵

- ٢ ـ اثبات الطب
- ٣ \_ المدخل الى الطب
- ء الردعلى الجاحظفي مناقضته الطب
  - ٥ الردعلى الناشى في نقضه الطب
- ء ـ في محنة الطبيب وكيف ينبغي ان يكون
  - ٧ \_ المرشد
- ۸ ـ الکناش المنصوری که برای منصوربن اسدخویشاوندوالی خراسان تألیف کرده است.
  - و \_ تقاسيم العلل كه معروف به «التقسيم والتشجير» است
    - . ١ الطب الملوكي
    - ١١ من لا يحضره الطبيب
    - ١٢ الادوية المسهلة الموجودة في كلمكان
      - ١٠ القراباذين الكبير
      - ع ١ القراباذين الصغير
      - ١٥ الاكليل منسوب باوست
      - ع ر ح كتاب الفاخر منسوب باوست
        - ١٧ دفع مضارالاغذية
        - ١٨ كتاب الجدرى والحصبة
          - و ١ كتابه في تولد الحصاة
            - . ٢ ـ كتابه في القولنج
      - ٢ كتابه في النقرس واوجاع المفاصل
        - ۲۲ كتابه في الفالج

٣٧ ـ كتابه في اللقوة

ع ٢ - في هيئة الكبد

۲۵ - في هيئة القلب

ء ٢ - في هيئة الانثيين

٧٧ - في هيئة الصماخ

۲۸ - في الفصد

و ٢ - الصيدنة

. ٣ - كتاب الابدال

٣١ - اطعمة المرضى

٣٧ - منافع السكنجبين

٣٣ - علاجات الابنة

٣٠ - كتابجمع فيه الاعمال بالحديد

٣٥ - كتابه الكبيرفي العطرو الانبجات والادهان

ع٣ ـ تقديم الفاكهة قبل الطعام وتاخيرهامنه

٧٧ - فيماجرى يينه ويين جرير الطبيب في التوت عقيب البطيخ

۳۸ - فی النزلة التی كانت تعتری ابافید (وقت الورد) ( ۵۶ )

٩ - فى العلة التى تحدث الورم والزكام فى رؤس الناس (وقت الورد)

. ٤ - في وجوب الاستفراغ في اوائل الحميات

وع - في الماء المبرد بالثلج والمبرد على الثلج

وه ـ ابافید ، كذافی الاصل ولعل الاصح ابازید راجع ص ۱۳۵ : مقالة فی العلة التی من اجلها یعرض الزكام لابی زید البلخی فی فصل الربیع عند شمه الورد ، و قددل هذا العنوان علی ان كلمات « وقت الورد» الموجودة فی الرقم التالی وجب نقلها الی هیهنا

٢٦ - في العلة التي لها يزعم جهال الاطبا ان الثلج يعطش

٣ ۽ في النقرس

ع ع \_ في العلل القاتلة لعظمها والقاتلة لظهورها بغتة

٥ ع \_ فيعلة الموت الوحي بالسموم

ءع ـ في ان الحمية المفرطة ضارة بالاصحاء

٧٤ \_ في اللطين المنتقل به منافع

۴۸ ـ فيعلة تعطيش السمك

وع \_ في العلة التي لهاصار النائم يعرق اكثر من اليقظان

. ٥ - في العلة التي لهاصار الخريف ممرضا

٥ - في العلة التي (لها) يدفع الحرمره بالتكشف ومرة بالتدثر

ه م ان الطبيب الحاذق ليس يقدر على ابراء العلل كلها و ان دلك ليس في وسع البشر.

٥ - في انه ينبغي للطبيب ان يتلطف لا يصال الناس الي شهوا تهم

ع - في الاغراض المميلة لقلوب كثيرمن الناسعن افاضل الاطباء الى اخسائهم

٥٥ - في العلة التي لها ترك (بعض) الناس ورعاعهم الطبيب وان كانحاذقاً

ع۵ ـ في العلة التي لها ينجح جهال الاطباء والعوام والنساء اكثر من العلماء

### • الطبيعيات ،

۵۷ - سمع الكيان

٨٥ - الرد على المسمعى في رده على القائلين بقدم الهيولي

و٥ - الهيولي الصغير

. ء - الهيولي الكبير

رع ـ في الزمان والمكان

ع - ماجرى يينه ويين ابى القسم الكعبى في الزمان

٣ ع ـ في الفرق بين ابتداء المدة وبين ابتداء الحركات

ءء \_ في اللذة

٥ ء ـ فيماجرى بينه وبين شهيد البلخي في اللذة

ءء ـ في تثبيت الاستحالة ومناقضة من قال (ان) التغير كمون وظهور

٧ء ـ في كيفية الاغتذاء

٨ ء ـ في كيفية النمو

وع ـ في التركيب وانه نوعان

. ٧ - في التركيب

٧١ ـ في أن للجسم محركاً من ذاته طبيعيا

٧٧ - في انه يمكن ان يكون سكون وافتراق لم يزل ولا يمكن ان

يكون حركة و اجتماع لميزل

٧٧ - في العادة وأنها تحول طبيعة

٧٠ - في البحث عن الارض أهي حجرية في الاصل امطينية

٧٥ - فيعلة جذب المغناطيس الحديد

٥٧ - في العطش وسبب ازدياد الحرارة (لذلك)

٧٧ - فيأن مركزالارض ينبوع البرد

٨٧ - فيجوالاسراب

٩ - فى الردعلى حسين التمار على جو الاسراب

. ٨ - في السعر (؟)

٨ م م في النخيا رالمر

٧٧ - في الردعلي السرخسي في امر الطعم المر

٨٣ ـ في العلة التي لهاصارمبترى من البدن لا يلتصق به

م ٨ - في معرفة تطريف الاجفان

٨٥ ـ في الازمنة والاهوية

م م البحث عماقيل في كتاب الاسطقسات في طبيعة الانسان

٨٧ - ماقالت القدماءفي المبادى والكيفيات

٨٨ ـ الشكوك على جالينوس

٩ ٨ - فيماوقع للجاحظمن التناقض في فضيلة صناعة الكلام

#### • المنطقات •

. و \_ المدخل الى المنطق

۱ م حوامع قاطيغورياس وباريرميناس وانالوطيقا

٩ - في المنطق بالفاظ متكلمي الاسلام

۳ و \_ كتاب البرهان

ع و \_ كيفية الاستدلال

٥٥ - قصيدته في المنطق

ء و \_ في الخبركيف يسكن اليه وماعلامة المحقق منه

# • الرباضيات و النجوميات •

۹۷ - فی مقدار مایمکن ان یستدرك من النجوم عندمن قال انها احیاء ناطقه ومن لم یقل ذلک

٩ ٩ - في الهيئة

- ٩ فيعلة قيام الارض وسطالفلك
- . . ١ فى انه لا يتصور لمن لم يرتض بالبرهان أن الا رض كرية والناسحو اليها
- ۱۰۱ في ان طلوع الكواكب وغروبها من حركة السماء دون حركة الارض
  - ۱۰۲ فى ان الكواكب على غاية الاستدارة ليس فيها نتوه و أغوار
    - ١٠٣ ـ فيعلة تحرك الفلك على استدارة
      - ١٠٤ فيأن الضلع غيرمشارك للقطر
        - ١٠٥ كيفية الابصار
  - ء . ١ في العلة التي لها يضيق النظرفي النورويتسع في الظلمة
    - · التفاسير والتلاخيص والاختصارات ·
      - ۱۰۷ تفسير كتاب طيماوس
      - ١٠٨ اختصار كتاب النبض الكبير
        - ١٠٩ ـ تلخيصه لحيلة البرء
        - . ١١ ـ تلخيصه للعلل والاعراض
        - ١١١ تلخيصه للاعضاء الالمة
          - ١١٢ تلخيصه لفصول بقراط
      - ١١٣ تلخيصه لكتاب فلوطرخس
      - و فلسفية و تخمينية
        - ١١٤ ـ العلم الالهي الصغير على رأى سقراط
          - ١١٥ جوابه عن انتقاد ابي القسم عليه

١١٥ - العلم الالهي الكبير

١١٧ - في ايضاح غلط المنتقد عليه في العلم الالهي

١١٨ - في الفلسفة القديمة

٩١١ - في الانتقاد والتحذير على اهل الاعتزال

. ١٢ - الاشفاق على المتكلمين

١٢١ ـ سيدان العقل

١٢٢ \_ الحاصل

١٢٣ - الرسالة الهادية الى الفهرست

ع ١٠٠ ـ قصيدته الالهية

١٢٥ - في سبب خلق السباع

ء ١٠٦ ـ الشكوك على ابرقلس

١٢٧ ـ نقض كتابالتدبير

۱۲۸ ـ نقض كتاب فرفوريوس الى انا بوالمصرى

١٢٥ و ١٣٠ - كتابان الى الحسن بن محارب القمى

# مافوق الطبيعة •

١٣١ - النفس الصغير

١٣٢ - النفس الكبير

۱۳۳ - في أن جواهر لا اجسام

عسر \_ نقض كتاب الوجود لمنصور بن طلحة

١٣٥ - في الرؤيا المنذرة

ع ١٠٠ - في ان الحركة معلومة غيرمرئية

## و الآليّات،

١٣٧ - في ان للانسان خالقامتقناحكيما

۱۳۸ - فی وجوب دعوة النبی «صلعم» علی من نقربالنبوات

٩ ٣ ١ - في وجوب الدعاء من طريق الحزم

. ۱۶ - الردعلي سيسن الثنوي

۱۴۱ - الردعلى شهيدفي لغزالمعاد

۱۶۲ م في أنه لا يمكن ان يكون العالم لم يزل على مانشا هذه عليه الان م

س ع ١ - في ان المناقضة بين اهل الدهرو التوحيد لنقصان القسمة في اسباب الفعل

ع م ، - فيما استدرك للقائلين بحدث (الاجسام) من الفضل على القائلين بقدمها

١٤٥ - في الامام والموتم

ع ۱۴ ـ في الامامة

١٤٧ ـ في الامامة على الكيال

۱۴۸ - الطب الروحاني

و و ١ - في السيرة الفلسفية

. ١٥ - قصيدته في العظة اليونانية

## • الكيميانيات •

١٥١ - المدخل التعليمي

١٥٢ - علل المعادن وهوالمدخل البرهاني

ممر - اثبات الصناعة

١٥٤ - كتاب الحجر

١٥٥ - كتابالتدبير

ء ١٥٥ - كتاب الاكسيرويوجدعلى نسختين

١٥٧ - كتاب شرف الصناعة

١٥٨ - كتاب الترتيب ، وهو الراحة

و ١٥٩ - كتاب التدابير

. ء ١ - كتاب الشواهد

١٥١ - كتابمحن الذهب والفضة

١٥٢ - كتابسرالحكماء

٣ع١ - كتابالسر

ء ء ١ - كتاب سرالسر

٥١ و وع ١ - كتابان في التجارب

١٥٧ - رسالة الى فائن

معرر - منية المتمنى

وع ١ - رسالة الى الوزير القاسم بن عبيد الله

. ١٧ - كتاب التبويب

١٧١ - الردعلى الكندى في رده على الكيميا

٧٧ - فى الردعلى محمد بن الليث الرسائلي في رده على الكيمائيين

## • الكفريات •

۱۷۳ - فى النبوات ، ويدعى نقض الاديان ۱۷۴ - فى حيل المتنبئين ، ويدعى مخاريق الانبياء

## ﴿ فَي فَنُونَ شَنَّى ﴾

۱۷۵ - فیمااستدر که من کتب جالینوس ممالم یذ کره حنین فی رسالته

١٧٥ - في أن المبرز في جميع الصناعات معدوم

١٧٧ \_ في الردعلى القائلين بتحريم المكاسب

١٧٨ - فيحكمة النرد

٩ - ١ - فىعذرمن اشتغل بالشطرنج

. ١٨ - في أنه لا ينوب عن المسكر غيره

١٨١ - في شرف العين

١٨٢ - في أمارات الاقبال والدولة

١٨٣ - كتاب الخواص

١٨٤ - كتابحيل الكتاب

\* \* \*

آثار طبی رازی زودتر از آثار دیگر او مورد توجه واقع شد زیرا او در تألیفات خود جمع بین علموعمل کرده و روش وطریقهای خاص را برای خود برگزیده بود که از آن تعبیر بروش مشاهده و تجربه میشود او بروش قیاس بی اعتناء بود و نگرش علمی و گزارش بالینی برای او اهمیت داشت. جورجسارتن می گوید که بقراط مهم ترین عملی را که انجام داد این بود که طرز نگرش علمی و روش علمی را در معالجه داد این بود که طرز نگرش علمی و روش علمی را در معالجه بیماری ها وارد کرد پس از او این روش یعنی ثبت برداشتن و جمع آوری کردن گزارش های بالینی ادامه نیافت سرگذشتهائی که جالینوس نقل کرده بسیار درجه پائین تری دارد بعد از جالینوس دیگر تا زمان «الرازی» چنین گزارش هائی دیده

نمىشود(√٥).

در قرون وسطی آثار پزشکی رازی نه تنها نزد مسلمانان بلکه نزد یهودیان و مسیحیان دارای ارزش فراوانی بود بسیاری از این آثار بزبان لاتینی ترجمه گردید و تا قرن هفدهم میلادی در نزد دانشمندان فن حجت بلامعارض بود «کتاب الحاوی» او تحت عنوان « Continens » بوسیله فرج بن سلیم ـ « Farragut » یهودی سیسیلی در سال ۲۷۹ مسیحی بزبان لاتین ترجمه شد و این اثر عظیم بطور کامل پنج بار بین سالهای ۱۴۸۸ - ۱۵۴۲ مسیحی در اروپا بچاپ رسید و همچنین کتاب المنصوری « Liber Almansoris » و کتاب الملوکی « Liber Regius » او در اروپا بزبان لاتین ترجمه گردید و در نزد اطبای قرون وسطی از گرانبهاترین مراجع تحقیق بشمار می رفت «کتاب المنصوری» برای اولین بار در میلان در سال ۱۴۸۱ مسیحی بچاپ رسید «کتاب الحصبةو الجدري» او كه سابقاً آن را بعنوان كتاب طاعوني رازي « Rhazae de Pestilentia » مى شناختند براى اولين بار درسال ۱۶۹۸ مسیحی در ونیز بوسیله « G. Valla » بلاتینی ترجمه و چاپ گردید و سپس در سال ۱۵۴۸ ترجمه یونانی آن بوسیله « Jacques Gaupyl » در پاریس منتشر گشت این کتاب که در بین سالهای ۱۴۹۸ و ۱۸۶۶ چهل بار دراروپا بچاپ رسیده است هنوز نزد اطبای طب بالینی

۵۷- تاریخ علم ، ص و ع۳

مورد تمجید و ستایش است (۵۸)

شهرت و آوازه رازی در اروپا بحدی بود که چوسر « Chaucer » شاعر انگلیسی در قطعه «دکترطب» نام او را در میان شخصیتهای بارز و ارزنده علمی آورده است:

Well Know he the old Esculapius,

And Dioscorides, and eke Rufus;

Old Hippocras, Hali, and Gallien;

Serapion, Rasis, and Avicen;

Averrois, Damascene, and Constantin;

Bernard, and Gatisden, and Gilbertin, (9)

کتاب حاوی رازی که از آن تعبیر به «الجامع الحاصر لصناعة الطب» یا «الجامع الکبیر» می شود بزرگترین تألیف رازی است که بنا بقول خود در «السیرة الفلسفیة» پانزده سال شب و روز وقت صرف آن کرده رازی این کتاب را از مسوده به مبیضه نیاورده بود که وفات یافت ابوالفضل ابن العمید وزیرر کن الدوله دیلمی برآن دست یافت وبوسیله شاگردان رازی این کتاب تنظیم گردید این کتاب که مجلدات آن بنا باقوال مختلف بالغ بر ۱۸ یا ۲۰ بوده است بجهت ضخامت باقوال مختلف بالغ بر ۱۸ یا ۲۰ یا ۳۰ بوده است بجهت ضخامت حجم کمتر مورد استفاده عموم قرار می گرفته.

ادوارد برون می گوید : « . . . از اینها گذشته

Introduction to the History of Science, Vol. 1, P. 610, The Spiritual Physick of Rhazes, P. 7 - 8;

- 01

Encyclopedia of Islam under Razi.

«حاوی» بواسطه حجم بسیار و مطالب مفصل غالب نساخ پرکار را بوحشت سیانداخت و کسی جز اغنیائی که از دوستداران کتاب باشند نمی توانست کامل آن را تدارك کند چنان که علی بن العباس که بعدها ازو سخن خواهیم گفت و تقریباً پنجاه و یا شصت سال پس از مرگ رازی شروع به تحریر کرده نوشته است در روزگار وی فقط دو نسخه کامل از کتاب الحاوی سراغ دارد » (. ع)

پس از حاوی مهمترین کتاب رازی در پزشکی «کتاب المنصوری» اوست که «الطب المنصوری» و «الکناش المنصوری» نیز خوانده می شود. رازی در این کتاب جمع بین علم و عمل کرده و مباحث طبی را باختصار در ده مقاله بیان کرده است و کتاب خود را بنام حاکم ری ابوصالح منصورین اسحاق بن احمد بن اسد کرده است. ابوصالح نامبرده از سال ۹۰ تا ۹۶ از طرف پسر عم خود احمد بن اسماعیل بن احمد دومین پادشاه سامانی در ری حکومت کرده است (۱۶)

بهمان اندازه که کتاب «الحاوی» مفصل بوده است «کتاب المنصوری» مختصر نوشته شده و علی بن العباس المجوسی متوفی ۴۸۴ در کتاب «کامل الصناعة » خود که معروف به «کتاب الملکی» است مدعی است که کتاب او میان دو طرف افراط و تفریط قرار گرفته و از ایجازالمنصوری و اطناب الحاوی

<sup>.</sup>ء - طب اسلامی ، ص ۵۵

۶۱ - معجم البلدان ، ج ۲ ص ۹.۱ ( سهواً بجای پسر عم پسر برادر آمده)

بركنار است. (٢٠)

در باره پزشکی رازی حکایات و داستانهائی نقل شده که ذکر آن مناسب با این مقاله نیست و نمونهای از این داستانها را میتوان در «الفرج بعدالشدة» قاضی ابوعلیالتنوخی متوفی هم و «چهار مقاله» نظامی عروضی سمرقندی نویسنده قرن ششم ملاحظه کرد.

پیش از این از قول ارباب تراجم نقل شد که رازی روزگاری از جوانی خود را در علم کیمیا گذرانده و قسمتی از تألیفات او نیز در بارهٔ این فن میباشد او تفاسیر خفی و رمزی ظواهر طبیعی را انکار می کند و توجهش بیشتر به جواهر و امور عملی معطوف است رازی گویا علی رغم آنچه که ابن الندیم در افهرست نقل کرده است با تألیفاتی که در کیمیا منسوب به جابربن حیان است آشنا نبوده.مجریطی در کتابی که بنام «رتبقه العکیم» بدو منسوبست خواسته بین کیمیای رازی و کیمیای جابر توفیق دهد.

از آثار رازی در علم مکانیک بجز ملخص رسالهٔ او که در میزان طبیعی است چیزی بدست ما نرسیده و تألیفاتی هم کهمربوط بریاضیات و فلکیات بوده و اصحاب تراجم آن را ذکر کردهاند در طی زمان مفقود گردیده است

رازی در اخلاق طریق اعتدال را برگزیده، از اسراف در زهد دوری میجوید و اعمال و رفتار سقراط را مثل اعلی واسوهٔ

۶۲ - كامل الصناعة ، ج ، ص ٥

حسنهای می داند که یک فیلسوف باید از آن پیروی کند ولی او روایاتی را که در بارهٔ سقراط نقل شده که او مردی کناره گیر و خم نشین و گریزان از سردم بوده قبول ندارد.افکار رازی دربارهٔ اخلاق در کتاب های «الطب الروحانی» و «السیرة الفلسفیة» و «كتاب اللذة» او منعكس است بطور اجمال آنكه او ميزان مطلقی برای اخلاق قائل نیست مبانی اخلاق را در عالم و عامی و سلطان و رعیت و فقیر و غنی یکسان نمی داند و بهمین حهت سقراط را با افلاطون با یک میزان نمی سنجد. او در «السیرة الفلسفية» تصريح مي كند باينكه فيلسوف نبايد ابناء ملوك را بهمان طعام و شراب و سایر امور معاشی که بابناء عامه تكليف مي كند وادارد او معتقد است كه فيلسوف بايد ميان حد اعلى و اسفل را بگيرد و حتى الامكان بطرف اسفل مايل تر باشد ولى خروج از حد اسفل يعنى كشيده شدن بغايت تفريط خروج از حد حکمت است.

افراط در لذت و شهوات آدمی را از لذت باز میدارد آنان که مدام به شهوتهای خود تمکین می کنند و در شهوت منهمک میشوند بمرحلهای میرسند که دیگر از آنها لذتی نمی برند و با این وصف از ترک آنها عاجز هستند او از نظر افلاطون که آدمی دارای سه نفس است ناطقه والهیه ، غضبیه و حیوانیه ، نباتیه و نامیه و آدمی باید باطب جسدانی و طب روحانی بکوشد تا افعال این نفوس را تعدیل کند پشتیبانی می کند و نیز معتقد است که غایت فلسفه تشبه بخداوند عزوجل است بقدر

طاقت انسانی (۳۶)

رازی به عقل اهمیت بسیار می دهد وآن را بهترین راهنما و هادی می داند او فصل اول از کتاب «الطب الروحانی» خود را اختصاص به بیان «برتری خرد و ستایش آن» داده و چنین می گوید:

«میگویم: آفرید گار که نامش بزرگ باد خرد از آن به ما ارزانی داشت که بمددش بتوانیم ، در این دنیا و آن دیگر ، از همه بهرههایی که وصول و حصولش در طبع چون مایی به ودیعت نهاده شده است برخوردار گردیم. خرد بزرگترین مواهب خدا به ماست و هیچ چیز نیست که در سود رسانی و بهرهبخشی بر آن سرآید. با خرد بر چارپایان ناگویا برتری یافتهایم ، چندان که بر آنان چیرگی میورزیم آنان را بکام خود میگردانیم و با شیوههایی که هم برای ما و هم برای آنها سود بخش است برآنان غلبه و حکومت میکنیم. با خرد بدانچه ما را برتر میسازد و زندگانی ما را شیرین و گوارا میکند دست می باییم و به خواست و آرزوی خود می رسیم. بوساطت خرد است که ساختن و بکار بردن کشتی ها را دریافته ایم چنان که به سرزمین های دور

و میرسید شریف جرجانی درکتاب تعریفات فلسفه را چنین تعریف می کند :

<sup>«</sup> فلسفه تشبه بخداوند است بقدر طاقت انسانی برای تحصیل سعادت ابدی» ابونصر فارایی متوفی ۱۰۵ در کتاب «تحصیل السعادة » و حکیم مجریطی متوفی ۱۰۵ در «الرسالةالجامعة» ص ۱۰۰ فصل « فیذکر دینالفلاسفة » و شیخ شهابالدین سهروردی در فصل « فیسلوكالحکماءالمتالهین» ص ۵۰۰ از مجلد اول «مجموعة فیالحکمةالالهیة» فیلسوفواقعی را معرفی و وظایف او را تعیین می کنند.

ماندهای که بوسیله دریاها ازیکدیگر جدا شدهاند واصل گشتهایم پزشکی با همه سودهایی که برای تن دارد و تمام فنون دیگر که بما فایده میرساند در پرتو خرد ما را حاصل آمده است. با خرد به امور غامض و چیزهایی که از ما نهان و پوشیده بوده است یی برده ایم ، شکل زمین و آسمان ، عظمت خورشید و ماه و دیگر اختران و ابعاد و جنبشهای آنان را دانستهایم ، وحتی به شناخت آفریدگار بزرگ نایل آمدهایم واین از تمام آنچه برای حصولش کوشیدهایم والاتر است و از آنچه بدان رسیدهایم سود بخش تر. بر روی هم خرد چیزی است که بیآن وضع ماهمانا وضع چارپایان و کود کان و دیوانگان خواهد بود. خرد است که بوسیله آن افعال عقلی خود را پیش از آنکه بر حواس آشکار شوند تصورمی کنیم و از این رهگذر آنها را چنان درمی یا پیم که گویی احساسشان کرده ایم ، سیس این صورتها را در افعال حسى خود نمايان مي كنيم و مطابقت آنها را با آنچه پیشتر تخیل و صورتگری کرده بودیم پدیدار میسازیم.

چون خرد را چنین ارج و پایه و مایه و شکوهی است سزاوار است که مقامش را به پستی نکشانیم ، از پایگاهش فرودش نیاوریم و آنرا که فرمانرواست فرمانبر نگردانیم ، سرور را بنده و فرا دست را فرو دست نسازیم ، بلکه باید در هر باره بدان روی نماییم و حرمتش گذاریم ، همواره برآن تکیه زنیم ، کارهای خود را موافق آن تدبیر کنیم و بصوابدید آن دست از کار کشیم . هیچگاه نباید شهوت را برآن چیرگی دهیم

زیرا شهوت آفت و مایه تیرگی خرد است و آن را از سنت و راه و غایت و راستروی خود بدور میراند و خردمند را از رشد و آنچه صلاح حال اوست باز میدارد. بر عکس ، باید شهوت را ریاضت دهیم ، خوارش کنیم ، و مجبور و وادارش سازیم که از امر و نهی خرد فرمان برد. اگر چنین کنیم خرد بر ما هویدا میشود و باتمام روشنایی خود ما را نور باران میکند و به نیل آنچه خواستار آنیم میکشاند.

از بهرهای که خدا از خرد بما بخشیده و بدان برما منت گذاشته است نیکبختیم.»(۶۶)

افکار فلسفی رازی را می توان از کتابهای او که برخی از فقرات آنها بوسیله مخالفان رازی نقل شده بدست آورد از جمله کتاب او که در علم الهی است که خود او در «السیرة الفلسفیة» از آن نام می برد این کتاب را بیرونی بعنوان «کتاب العلم الالهی الکبیر» (دع) و ناصرخسرو بنام «شرح العلم الالهی» و «کتاب الکبیر» (دع) و موسی بن میمون بعنوان «الالهیات» (۷۶) علم الهی» (عنی و محتمل است کتابی را که مسعودی به رازی خوانده است و محتمل است کتابی را که مسعودی به رازی نوشته نسبت می دهد که در سه مقاله بنابر مذهب فیثاغورث نوشته شده (۸۶) همین کتاب باشد و از آنجا که رازی عقیده خود را

عء ـ رسائل فلسفية ص ١٧ و ١٨ و ١٩

۵ء ـ رساله للبيروني ، ص س

ءء ـ زادالمسافرين ، ص ٥٠ ؛ جامع الحكمتين ، ص ١٣٧

٧٠ ـ دلالة الحائرين ، قطعه ء ( بنقل از رسائل فلسفية ص ١٥٥ )

۶۸ ـ التنبيه و الاشراف ، ص ۱۳۸

در بارهٔ قدمای خمسه در کتاب العلمالالهی بسط داده تصور می رود کتابی را هم که طوسی و جرجانی بعنوان «القول فی القدماء الخمسة» یاد کرده اند همین کتاب باشد بااینکه دانشمندان بسیاری همت بر رد «کتاب العلمالالهی» گماشته اند مع ذالک از اصل کتاب چیزی برای ما نمانده است و منقولات کتبی که بر رد آن نوشته شده ما را تا اندازهای به مضامین آن کتاب رهبری می کند.

ابن حزم اندلسی متوفی ۱۵۶ در کتاب «الفصل في الملل والاهواءوالنحل» آراء و اقوال گروهي راكه معتقد بودند باینکه عالم را مدبری ازلی است و نفس و مکان مطلق که خلاء باشد و زمان مطلق همیشه با او بوده و هست و خواهد بود نقل می کند و سپس نام سه تن را می برد که او با آنان در این مسأله بمباحثه پرداخته و در پایان می گوید : «این قول از محمدبن زكرياء الرازى الطبيب اخذ شده و ماكتابي جداگانه در نقض كتاب او كه معروف به العلم الالهى است نوشته ايم (وع) ودر جای دیگر از کتابش می گوید که در کتابی که در نقض كتاب العلم الالهى رازى نوشته است ثابت كرده است كهدر عالم خلاء وجود ندارد و هر چه هست کرهٔ مصمته است و تخلخلی در آن نیست و از پس آن خلائی و ملائی و چیزی نیست و مدت هم از آن وقتی است که خدا فلک را احداث کرده است (۷۰)

وء ـ الفصل ، ج ١ <sup>س</sup> ١٠

٧٠- " ، ج ٥ ص ۴۴

و درجای دیگر اشاره بمذهب تناسخ می کند و می گوید محمدبن زکریای رازی در کتاب العلمالالهی تصریح کرده است که منظور از قتل و ذبح حیوانات این است که ارواحی که در اجساد بهیمی مصور شدهاند منتقل باجسادی شوند که مصور بصورت انسانی باشند و گرنه کشتن حیوانات جایز نیست (۱۷) حکیم ابومعین ناصرخسروقبادیانی متوفی ۴۸۱ در کتاب زادالمسافرین وجامعالحکمتین اشاره به برخی از افکار رازی که

درکتاب زادالمسافرین آنجاکه سخن در بارهٔ عناصر چهارگانه بمیان آمده است گوید:

دركتاب العلم الالهي نقل شده كرده است.

«و از این چهار قسم جسم آنچه سخت تر است و فراز هم آمده است خاکست که بر مرکز است و آب از او گشاده تراست که برتر از اوست و باد از آب گشاده تر است که برتر از آن است ، باز آتش از هوا گشاده تر است که برتر ازهواست ومحمد زکریای رازی گوید اندر کتاب خویش که آن را شرح علمالهی نام نهاده است که این جواهر این صورتها از ترکیب هیولی مطلق یافته اند با جوهر خلا و اندر آتش جوهر هیولی باجوهر خلا آمیخته است ولیکن خلا اندرو بیشتر است از هیولی و باز اندر هوا گوید خلا کمتر است از هیولی و اندر آب گوید خلا کمتر است از هیولی و باز اندر خاک خلا کمتر است از آنست که اندر جوهر هواست و باز اندر خاک خلا کمتر است از آنست که اندر جوهر آب است» (۷۷)

٧٠ ـ الفصل ، ج ١ ص ٥٧

٧٧ ـ زادالمسافرين ، ص ٥٦ و ٥٣

و در کتاب جامع الحکمتین در فصلی که دربارهٔ فرشته و پری و دیو نوشته است نخست قول فلاسفه را دربارهٔ پری و دیو نقل می کند و سپس گوید:

« چنانک محمدز کریاء رازی گفتهاست اندر « کتاب علم الهی » خویش که : «نفسهاء بد کرداران که دیو شوند ، خویش بصورتی مر کسانی را بنمایند ومر ایشان را بفرمایند که رو مردمان را بگوی که سوی من فرشته نی آمد و گفت که خدای ترا پیغامبری داد ومن آن فرشته ام تا بدین سبب درمیان مردمان اختلاف افتد و خلق کشته شود بسیاری بتدبیر آن نفس دیو گشته » و ما بر رد قول این مهوس بی باك سخن گفته ایم اندر کتاب « بستان العقول » اکنون بجواب این هوس مشغول نشویم برینجا که از مقصود باز مانیم » (۳۷)

ابن میمون اسرائیلی قرطبی متوفی ۱.۶ کتابی بنام «دلالةالحائرین» نوشته و در فصلی از آن بدین نحو بهنقض کتاب رازی میپردازد و می گوید «رازی را کتابی مشهور است که آن را «الهیات» نامیده و هذیانات و جهالات خود را در آن گنجانیده است از جمله آنکه در عالم وجود شر بیشتر از خیر است واگر راحتی و لذایذ حال راحتی انسان را با دردها و رنجهای او مقایسه کنیم میبینیم که وجود انسان برای نقمت وشر خواسته شده» ابن حزم می گوید رازی با این عقیده بمقاومت با اهل حق پرداخته زیرا آنان معتقد به افضال وجود

٧٣ ـ جامع الحكمتين ، ص ١٣٧

آشکار خداوند هستند و هرچه را که از او صادر گرددخیر محض میدانند و سبب این غلط این است که او وماننداو وجود را بخاطر شخص خود میدانند واگر امری برخلاف ارادهٔ آنان واقع شود تصور می کنند که وجود همهٔ آن شر است. (۷۴)

آنچه که بیش از هر چیز رازی بدان مشهور استعقیده اوست بقدمای پنجگانه بطوریکه میر سیدشریف جرجانی در کتاب «شرح المواقف» و همچنین خواجه نصیرطوسی در کتاب «تلخیص المحصل» کتابی بنام «القول فی القدماء الخمسة» باونسبت می دهند (۵۷) و چنانکه پیش ازین یاد شد این کتاب جز «کتاب العلم الالهی» نمی تواند باشد.

برخی معتقدند که رازی عقیده به قدم باری و نفس وهیولی و مکان و زمان را از صابیان حرانی گرفته است.

ابوعلی احمدبن محمدبن الحسن المرزوقی در کتاب «محصل «الازمنةوالامکنة» و فخرالدین رازی در کتاب «محصل افکارالمتقدمینوالمتأخرین من العلماء والحکماءالمتکلمین» وعلی بن محمد قوشجی در «شرح تجریدالکلام طوسی» تصریح می کنند که حرنانیون پنج قدیم را اثبات کردهاند دوتای از آنها یعنی باری و نفس زنده و فاعل هستند و مقصود از نفس آن چیزی است که مبدأ حیات است یعنی ارواح بشریهوسماویه ، و یکی از آنها منفعل است و زنده نیست و آن هیولی است که از

<sup>+</sup>٧- رسائل فلسفية ، ص ١٧٩

۷۵ شرح المواقف ، ج ۱ ص ۴۳۸

آن جمیع اجسام موجود تکوین شده و دو تای دیگر نه زنده و نه فاعل و نه منفعل اند و این دو عبارتند از خلاء و مدت (در در مرزوقی ) دهروفضا (در فخررازی ) دهر و خلاء (در قوشجی ) (۷۶)

ابوریحان بیرونی می گوید : « محمد بن زکریای رازی قدمت پنج چیز را از أوائل یونانیان حکایت کرده است وآن پنج چیز عبارتست از باری سبحانه سیس بترتیب نفس کلی و هیولی اولی و مکان مطلق و زمان مطلق، و مذهب اصیل خود را براین عقیدت بنیان نهادهاست. او فرق نهاده است بین زمان و مدت باینکه عدد ولوازم عدد که تناهی باشد بر زمانواقع می شود و برمدت واقع نمی شود همچنانکه فلاسفه زمان رامدتی می دانند که اول و آخر دارد ولی دهر مدتی است که اول و آخر ندارد وگفتهاست که وجود این پنج چیز اضطراری است زیرا آنچه محسوس است هیولی است که سرکب با صورت است و چون متمكن است مكان لازم دارد وچون معروض حالات مختلف استزمان میخواهد زیرا برخی ازاین حالات متقدم بر برخی دیگر است و بوسیله زمان قدم وحدث و اقدم واحدث دانسته می شود و برخی از موجودات زنده هستند پس نفس برای آن ها لازم است و در میان آن ها خردمندان وصنایعی در غایت استواری وجود دارند پس خالقی حکیم و متقن و مصلح لازم است»(۷۷)

ع٧- الازمنة و الامكنة ، ج ، ص ١٤٣ ، محصل ، ص ٨٥ ، شرح تجريد

الكلام ج ٢ ص ١٧٨

٧٧ ـ تحقيق ماللهند ، ص ٣٥١

ناصرخسرو در زادالمسافرین می گوید: « و محمد بن زکریا پنج قدیم ثابت کرده است یکی هیولی ودیگر زمان و سه دیگر مکان وچهارم نفس و پنجم باری سبحانه وتعالی عمایقول الظالمون علوا کبیراً » (۷۸)

رازی در «السیرة الفلسفیة» آنجا که برخی از کتابهایش را بر می شمارد اشاره به کتابهائی که دربارهٔ هیولی نوشته است می کند. بیرونی از برای او دو کتاب بنام «کتاب الهیولی الصغیر» و «کتاب الهیولی الکبیر» ( $\rho$ ) و نیز کتابی در رد بر مسمعی الصغیر» معروف بابن اخی زرقان ) متکلم که او اصحاب هیولی را رد کرده است بر می شمارد ( $\rho$ )

بهمین جهت است که ناصرخسرو او را از اصحابهیولی شمرده و گفته است : «اصحاب هپولی چون ایرانشهری و محمد زکریای رازی وجز ایشان گفتند که هیولی جوهری قدیم است » (۸۱)

ناصرخسرو در کتاب جامعالحکمتین در مبحث ابداع و خلق مردم را بچهارگروه « دهریان » ، « اصحاب هیولی » « حشویان امت » (\_ متکلمان اهل سنت ) ، خداوندان تایید ( \_متکلمان اسماعیلیه ) تقسیم کرده و چنین بیان می کند: « ومردمان اندر قبول ورد ابداع بچهار گروهاند:

۷۰ زادالمسافرین ، ص ۷۰

٩٧ ـ رسالة للبيروني ، شماره ٩٥ و . ء

۸\_ « شماره ۸۵

٨١ زاد المسافرين ، ص ٣٧

گروهی مرابداع را وخلق را منکرند وگویند عالم مصنوع نیست بل قدیم است و صانع موالید خود عالم است و مر او را صانعی نیست بل ازلی است همیشه بود وهمیشه باشد و این گروه دهریان اند ودیگر گروه گویند عالم راهیولی قدیم است وصورتش مبدع است واین گروه از فلاسفه اند و مرایشان را «اصحاب هیولی» گویند.

و سیم گروه از خلق آنند که گویند هیولی محدث است ولکن صورت عالم قدیم است واین گروه حشویان لقب است اند که همی گویند مسلمانیم و سواد اعظم مائیم.

و چهارم گروه از خاندانند که گویند عالم مخترع است هم بصورت وهم بهیولی و این گروه خداوندان تاییدند از فرزندان رسول مصطفی صلیالله علیه وآله »(۸۲)

بهترین و کامل ترین مأخذ از برای بیان عقیدهٔ رازی دربارهٔ « هیولی » کتاب زادالمسافرین ناصرخسرو است که به تفصیل قول رازی را نقل و سپس رد و نقض کرده است ودراین جا بعضی از فقرات آن نقل می شود:

«او (\_رازی) گفته است که هیولی مطلق جزوها بوده است نامتجزی چنانکه مر هر یکی را از او عظمی بوده است از بهر آنکه آن جزوها که مر هریکی را از او عظمی نباشد بفراز آمدنآن چیزی نباشد که مراو را عظم باشد ونیز مر هر جزوی

۸۲- جامع الحکمتین ، ص ۲۱۱ (اصحاب هیولی خود بچند فرقه تقسیم میشوند رجوع شود به مقالات الاسلامیین اشعری ص ۳۳۳ و نهایة الاقدام فی علم الکلام شهرستانی ص ۱۶۳)

را از او عظمی روا نباشد کز آن خردتر عظمی روا باشد که باشد ، چه اگر مرجزو هیولی را جزو باشد او خود جسم سرکب باشد نه هیولی مبسوط باشد ، و هیولی که مرجسم راماده است مبسوطست »

« وگفته است و قدیماست از بهرآنکه روانیست که چیزی قائم بذات چیز که جسمست باشد نه از چیزی موجود شود که عقل مرین سخن را نپذیرد »

«آنگاه گفته است که ترکیب جرم فلک هم از آن جزوهای هیولی است ولیکن آن ترکیب بخلاف این تراکیب است »

« و برهان کرده است بر آنکه هیولی قدیم است وروانیست که چیزی پدید آید نه از چیزی بدانچه گفته است ابداع اعنی چیز کردن نه از چیزی بمقصود کننده چیزی نزدیک تر است از ترکیب یعنی اگر خدای مردم را ابداع کردی تمام بیکبار مقصود او زودتر بحاصل شدی که به چهل سال مراو را همی ترکیب کند » (۸۳)

ناصرخسرو عقیده به قدم هیولی راکه رازی اظهار کرده است به ایرانشهری نسبت میدهد ودر همان جا عقیده ایرانشهری را هم مشروحاً بیان می کند:

« و از قولهای نیکوکه حکیم ایرانشهری اندر قدیمی هیولی و مکان گفته است و محمد زکریای رازی مرآن را زشت

۸۳ زادالمسافرین صفحات ۷۳ و ۷۶ و ۷۵

کرده است آن است که ایرانشهری گفت که ایزد تعالی همیشه صانع بود و وقتی نبود که سر او را صنع نبود تا از حال بی صنعی بحال صنع آمد و حالش بگشت و چون واجب است که همیشه صانع بود واجب آمد که آنچه صنع او بر او پدید آمد قدیم باشد و صنع او بر هیولی پدیدآیند است پس هیولی قدیم است و هیولی دلیل قدرت ظاهر خدای است وچون سر هیولی را ازسکان چاره نیست و هیولی قدیم است واجب آید که مکان قدیم باشد ، و زشت کردن پسر زکریا مرآن قول را بدان است که گفت چون اندر عالم چیزی پدید همی نیاید مگر از چیزی دیگر این حال دلیل است برآنکه ابداع محال است و ممکن نیست که خدای چیزی پدید آورد نه از چیزی وچون ابداع محال است واجب آید که هیولی قدیم باشد وچون سر هیولی را که قدیم است از مکان چاره نیست پس مکان قدیم است و مر آن سخن نیکو و معنی لطیف را بدین عبارت زشت بازگفت تا متابعان او ازبی دینان ومدبران عالم همی پندارند که از ذات خویش علمي استخراج كرده است كه آن علم الهي است كه جز او مرآن راکسی ندانست وما از خدای تعالی توفیق خواهیم بر تألیف کتابی اندر رد مذهب محمد زکریا و جملگی اقوال آن اندرآن جمع کنیم بعد از آنکه مرکتب او راکه اندر این معنی كرداست چند باره نسخه كردهايم و ترجمه كرده بتفاريق مر بنیادهای مذهب او را بردهای عقلی ویران کنیم اندرمصنفات خویش والله خیر موفق ومعین» (۸۴)

۸۰ زادالمسافرین ، ص ۱۰۳

عقیده رازی دربارهٔ زمان ومکان با عقیده فلاسفه اسلامی متفاوت است او میان مکان مطلق که خلاء باشد و مکان مضاف که ناچار از متمکن است فرق نهاده و همچنین میان زمان مطلق که دهر یا مدت خوانده می شود و زمان مضاف که مقدار حرکات فلک است جدائی قائل شده است

از دانشمندان اسلامی مرزوقی و ابنحزم و ناصرخسرو و ناصرخسرو و نجم الدین کاتبی و فخررازی برد عقاید رازی در این مسائل پرداخته اند و ابوحاتم رازی مناظره ای در این باب با محمدز کریا کرده است.

ناصرخسرو در زادالمسافرین ( قول نهم اندرمکان ) چنین گوید:

« گروهی از حکماء مر مکان را قدیم نهادهاندو گفتند که مکان بی نهایت است و دلیل قدرت خدایست و چون خدای همیشه قادر بود واجبآید که قدرت او قدیم باشد » ودلیل بر بی نهایتی مکان این آوردند که گفتند متمکن بی مکان نباشد و روا باشد که مکان باشد و متمکن نباشد و گفتند که مکان باشد و متمکن نباشد و گفتند که مکان جز به متمکن بریده نشود وهر متمکنیبذات متناهی است و اندر مکان است پس واجب آمد که مرمکان را نهایتی نباشد و گفتند که آنچه بیرون ازین دو عالم است از دو بیرون نیست یا جسم است یا نه جسم است اگر جسم است اندر مکان است یا مکان استیانه است اندر مکان است پس جسم است و متناهی استواگر نه مکان است پس جسم است و متناهی استواگر

نه جسم است پس مکان است پس درست شدکه گفتندمکان بینهایت است » (۸۵)

ناصرخسرو در پایان اینقسمت چنین گوید:

« این جمله که یاد کردیم قول آن گروه است که مرمکان را قدیم گفتند چون حکیم ایرانشهری که مر معنیهای فلسفی را بالفاظ دینی عبارت کرده است اندر« کتابجلیل» و« کتاب اثیر» وجز آن مردم را بردین حق وشناخت توحید بعث کرداست و پس از او چون محمدز کریای که مر قولهای ایرانشهری را بالفاظ زشت ملحدانه بازگفته است و معنیهای استاد و مقدم خویش را اندر این معانی بعبارتهای موحش و مستنکر بگزارد است تا کسانی را که کتب حکما را نخوانده باشند ظن اوفتد که این معانی خود استخراج کرده است » (۹۸)

و نیز ناصر در همین کتاب ( قول دهم اندر زمان ) چنین گوید :

« از حکماء آن گروه که گفتند هیولی و مکان قدیماناند و مرزمان را جوهر نهادند و گفتند که زمان جوهریست دراز و قدیم و رد کردند قول آن حکماء را که گفتند مرزمان راعدد حرکات جسم بودی حرکات جسم و گفتند اگر زمان عدد حرکات جسم بودی روا نبودی کهدو متحركاندر یک زمان بدو عدد متفاوت حرکت کردندی و حکیم ایرانشهری گفته است که زمان ودهر ومدت نامهائی است که معنی آن از یک جوهر است و زمان دلیل

۸۵ ـ زادالمسافرين ص ۶۶ و ۹۷

۸۶ - « ص ۹۸

علم خدایست چنانکه مکان دلیل قدرت خدایست و حرکت دلیل فعل خدایست و جسم دلیل قوت خدایست و هریکی از این چهار بی نهایت و قدیم است و زمان جوهری رونده است و بی قرار وقولی که محمد زکریا گفت که بر اثر آن ایرانشهری رفته است همین است که گوید زمان جوهری گذرنده است » ( $\sim$ )

بحث تفصیلی درباره زمان و مکان و نقل عقائد فلاسفه اسلامی و جستجوی سوابق این عقائد در اقوام وملل دیگر در خور این مقاله نیست و خوانندگان گرامی را به کتاب نفیس « Dr .S.Pines »

«Die Atomlehre al-Razi's» Beitrage zur islamischen Atomlehre, Berlin 1936.

حواله می دهیم این کتاب در سال ۱۳۶۵ هجری در قاهره تحت عنوان «مذهب الذرة عند المسلمین وعلاقته بمذاهب الیونان والهند و معه فلسفة محمد بن زکریا الرازی» بچاپ رسیده است.

رازی معتقد است که نفس کلینیز قدیم است وشوق او بسوی هیولی او را بهیولی آویخته است و بوسیله حکمت و فلسفه نفس توجه باصل خود پیدا می کند واز هیولی جدامی شود در این مورد نیز ناصرخسروهم در زادالمسافرین و هم درجامع الحکمتین قول رازی را نقل می کند در زادالمسافرین تحت عنوان « علت آویختن نفس بهیولی » می گوید :

٨٧ - زاد المسافرين ص ١١٠

« آنگاه گفته است که آن دیگر قدیم نفس بود است كهزنده وجاهل بودست وگفتداست كه هيولي نيز ازلي بوده است تا نفس بنادانی خویش بر هیولی فتنه شده است واندرهیولی آویخته است و ازو صورتهاهمی کرده است از بهر یافتن لذات حسمانی از او و چون هیولی مرصورت را دست بازدارندهبود و ازین طبع گریزنده بود بر خدای قادر و رحیم واجب شد مرنفس را فریاد رسیدن تا از این بلابرهد و آنفریاد رسیدن از او سبحانه مرنفس را آن بود که خدای مر این عالم رایبافرید و صورتهای قوی و دراز زندگی را اندر او پدید آورد تانفس اندر این صورتها لذات حسمانی همی یابد و مردم را پدید آورد وسرعقل را از جوهر الهیت خویش سوی سردماندر این عالم فرستاد تامرنفس را اندر هیکل مردم بیدار کند از این خواب و بنمایدش بفرمان باری سبحانه که این عالم حای اونیست و سراو را خطائی اوفتاده است بر این گونه کهیاد کردیم تا این عالم کرده شده است و می گوید عقل مردم را که چون نفس بهیولی اندر آویخته است همی پنداردکه اگر از اوجدا شود مراو را هستی نماند تا چون نفس مردم ازاین حال که یاد کردیم خبر یابد سرعالم علوی را بشناسد و ازاین عالم حذرکند تا بعالم خویش که آن جای راحت و نعمت است بازرسد وگفته است که مردم بدین عالم نرسد مگر بفلسفه و هركه فلسفه بياموزد وعالم خويش رابشناسد وكمآزارباشد و دانش آموز از این شدت برهد ودیگر نفوس اندر این عالم

همی مانند تا آنگاه که همهٔ نفسها اندر هیکل مردمی بعلم فلسفه از این راز آگاه شوند و قصد عالم خویش کنند وهمه بکلیت آنجا باز رسند آنگاه این عالم برخیزد وهیولی از این بند گشاده شود همچنانکه اندر ازل بوده است » (۸۸)

در جامع الحکمتین بدنباله نقل عقائد فلاسفه و اصحاب هیولی چنین گوید:

« گفتند که حکما خلق را خوش ازین سر آگاه همی کنند تا نفسها بدین فلسفه ازین عالم همی بیرون شودتاهمگی نفس بآخر ازین عالم بیرون شود وچو تمامی جوهر نفسبدین حکمت از جوهر هیولی جدا شود نفس بغالم خویش بازرسد و نعمت خویش را بازیابد ودانا شده باشد بغایت ، بعنایت خدای آنگاه چو عنایت الهی ازین عالم برخیزد ، این عالم فرو ریزد وهمه جزوهاءلایتجزی شود همچنانک بودست وبجای خویش بازرسد. اینقول محمدز کریاء رازی است بحکایت از سقراط بزرگ ، و گفته است اندر «کتاب علم الهی »خویش که رای سقراط این بوده است ومرعلم الهی را - که مندرس شده بود - جمع کردم بتایید الهی. و گفته است که هیچ کس جز بدین فلسفه ازین عالم بیرون نشود وبعالم علوی نرسد و جز بدین تدبیر حکمت نرهد» (۹۸)

رازی دربارهٔ «طبیعت» نیز آنچه راکه ارسطو وحکمای

۸۸ ـ زادالمسافرین ص ۱۱۶

٨٩ ـ جامع الحكمتين ، ص ٢١٣

مشائى معتقد بودهاند نپذيرفته است.

ناصرخسرو در همان کتاب در فصلی که دربارهٔ طبیعت کلی بحث می کندگوید :

« واکنون چو سرنام طبیعت را معنی ثابت کردیم گوئیم فلاسفه واهل طبایع اندر چه چیزی طبیعت مختلف شدندا رسطاطالیس اندر کتاب «سمع الکیان» خویش گفته است که «طبیعت آغاز حرکت وسکونست »

سپس بشرح و تفصیل این قول می پردازد وبعد از آن چنین ادامه میدهد:

« واین قولی نیکو است عقلی ولیکن محمدز کریاءرازی این قول را نیسندیده است و گفتست اگر چنین بودی واجب آمدی که این طبایع از باری آمده بودی اندر جسم واگر از باری آمده بودی واین روا نیست.وپس باری آمده بودی،اندرخدای طبیعت بودی واین روا نیست.وپس محمد زکریاء رازی را عادت آن بوده است که قولهاء حکما را خلاف کردست و مقصودش براعت خویش و اظهار صفوت خاطر و حدت ادراك خویش بودست » (. ۹)

رازی در بسیاری از مسائل فلسفی از ارسطو جدا شده از همین جهت است که قاضی صاعد می گوید: « و کان شدید الانحراف عن ارسطاطالیس وعائباله » (۹۱) واز اینکه کتابی بنام « تفسیر کتاب طیماوس » نوشته ونیز کتاب فلوطرخس

<sup>.</sup> و ـ جامع الحكمتين ، ص ١٢٥ و ١٢٥

٩١ ـ طبقات الاسم ، ص ٣٣

را تلخیص کرده (۹۲) بدست می آید که عنایت و توجه فراوانی بافلاطون داشته وحتی در مناظره ای که با ابوحاتم رازی می کند وقتی به مسأله مکان می رسد می گوید: « آنچه را که من نیز در باب مکان می گویم قول افلاطون است و آنچه را که توبدان متشبث شده ای قول ارسطو می باشد » (۹۳)

رازی در فلسفه صاحب رأی و نظر بود در بسیاری از مسائل فلسفی سر از ربقه تقلید قدما بیرون می کشید وبسا خود مؤسس فکر تازهای می شد مثلا آنجا که حکما اتفاق کردهاند بر اینکه حرکت بر دو قسم است طبیعی و قسری رازی می گوید قسم سومی نیز وجود دارد وآن «حرکت فلتیه » است رازی در یکی از جلسات مناظرهاش با ابوحاتم رازی درخانه یکی از رؤسا در حالیکه قاضی شهر و ابوبکر حسین تمارمتطبب حضور داشته اند حرکت فلتیه را با بیانی که خالی از طنز و استهزاء نیست بیان کرده و ابو حاتم رازی آن را درکتاب و استهزاء نیست بیان کرده و ابو حاتم رازی آن را درکتاب «اعلام النبوة» چنین یاد کرده است :

« فقال الملحد : \_ فى باب المثل الذى ارادان يثبت به الحركة الفلتية التى ابدعها \_ هل ترى هذا القاضى قاعداً مع الامير؟ قلت : نعم . قال : ارايت لوانه تناول طعاماً رياحيا فتحرك الرياح فى جوفه واشتدت وهويمسكها و يضبط نفسه وهولا يرسلها حذرا ان يتأذى به الاميرنتنها اوحذرامن ان يكون لها وقعا فيفتضح ثم تغلبه الرياح فتفلت منه فليست هذه الحركة طبيعية ولاقسرية بل

۹۲ - فهرست بیرونی شعارههای ۱۰۷ و ۱۱۳

٩٠ اعلام النبوة ، ص ٥٠ ( بنقل از مذهب الذرة ، ص ٥٨ )

هی فلتیة» (۹۴)

چنانکه دیده شد ابوریحان بیرونی دو کتاب بنام «نقض الادیان » و « مخاریق الانبیاء» تحت عنوان « کفریات » از رازی ذکر می کند این دو کتاب اصل آن از بین رفته ولی جسته گریخته در برخی از منابع تصریحاً یا تلویحاً بنام کتاب «مخاریق الانبیا» برمیخوریم خاصه آنجا نه دانشمندان اهل سنت و جماعت کوشش دارند عقاید الحاد آمیز باطنیان را به منشاء واصلی پیوند دهند. خواجه نظام الملک آنجا که سخن دربارهٔ باطنیان می راند و بعبدالله میمون القداح می رسد گوید:

« و عبدالله بن میمون در کوهستان بر این مذهب دعوت می کرد و مشعبدی سخت استاد بود و « محمد زکریا » نام وی را در کتاب « مخاریق الانبیا » آورده است (۹۵)

بغدادی متوفی و ۶۶ در فصلی که اختصاص به فضایح باطنیان داده چند فقره از رسالهٔ شخصی بنام « قیروانی » را به « سلیمان بن الحسن » نقل می کند ودر آن میان گوید: «شایسته است که به دانستن « مخاریق الانبیا » مسلط شوی و تناقض گفتار آنان را بدانی » (۹۶)

در تاریخ اسلام بمردان بسیاری برخورد می کنیم که متهم به زندقه والحاد بودهاند از جمله عبدالله بن مقفع که مینویسند باب « برزویه وطبیب » را از خود بر کلیله ودمنه

ع ٩ ـ اعلام النبوة ، ص ٣٠

٩٥ سيرالملوك ، ص ٣٥٣

ء٩۔ الفرق بين الفرق ، ص ٩٧١

افزود تا عقیده مردم را باسلامست کند و آنان را گعراه سازد و عبدالکریم بن ابی العوجاء وصالح بن عبدالقدوس که سخنان ناروا به پیمبر نسبت می دادند تا مردم را از اسلام بر کنارسازند و بشاربن برد که صریحاً آتش را شایسته پرستش می دانسته و ابان بن عبدالحمید لاحقی که بجای « سبحان الله » « سبحان مانی » می گفته است (۹۷)

این گونه افکار بمرور زمان از قرن دوم بقرن سوم شدیدتر گشت و در این قرن « ابن راوندی » و « محمدبن رکریای رازی » بیش از دیگران بالحاد مشهور شدند و چون گفتار این دو تن دربارهٔ انکار نبوت و زائد بودن بعثت انبیا بحکم عقل نظیرهم بودیکسان مورد رد و نقض قرار گرفتند.

مثلا « ابوعبدالله بن الجعل » دو کتاب نوشته یکی بنام «نقض کلام الرواندی» ودیگری بنام «نقض کلام الرازی» (۹۸) و همچنین دو تن از بزرگان دعاة اسماعیلیه بمعارضه

با این دو برخاستند یکی ابوحاتم رازی داعی ری بود که بنقض گفتار رازی پرداخت و دیگری المویدفیالدین شیرازی داعی فارس که گفتار ابن راوندی را ابطال نمود. ابنراوندی که بجهت افکار الحادی او به «احمدالزندیق» (۹۹) شهرت یافته کتابی بنام «الزمرد» در ابطال رسالت ونبوت نوشته است هرچند کتاب مزبور از بین رفته ولی پارهای از فصول آن را

٩٠ مجلة يغما ، سال ١١ ص ٥٠٧

۹۸- الامتاع و الموانسة ، ج ، ص ۱۴۰

۹۹- تاریخ ابوالفدا، ذیل حوادث سال ۹۹ که مرگ ابن راوندی بوده است

«الموید فی الدین داعی الدعاة شیرازی » در کتاب « المجالس المویدیة» خود نقل و رد کرده است.

موید شیرازی از دعاة و مبلغان اسماعیلیه است که قدرت و نفوذ سخن او ابو کالیجار امیر فارس را بطرف تشیع کشانید و ناصرخسرو را بسوی فاطمیان جلب کرد (۱۰۰)

برای اطلاع بیشتر از ابنراوندی خوانندگان گرامی می توانند بمقالهٔ تحقیقی «پول کراوس» تحت عنوان «ابنراوندی» مراجعه کنند. اصل این مقاله بزبان آلمانی در مجله مطالعات شرقی (شماره ۱۴ سال ۱۳۹۰) چاپ شده و ترجمهٔ عربی آن در کتاب « من تاریخ الالحادفی الاسلام» ( ص ۷۵ - ۱۸۸) بوسیله عبدالرحمن بدوی صورت گرفته است (۱۰۱)

اما ابوحاتم رازی که در لسان المیزان نام او احمد بن حمدان بن احمد الورسامی آمده (۱۰۰) از داعیان مشهور اسماعیلیه است ابن الندیم اورابعنوان «ابوحاتم الورسنانی» ذکرمی کند (۳۰۰) و عبد الجلیل قزوینی رازی می گوید که او در ری وطبرستان شهرتی و قوتی تمام یافته است و او را «منعم» می خواندند (۲۰۰)

۱.۰ - الموید فی الدین شرح زندگی خود را در کتابی بنام «السیرة المویدیة»نوشته که در سال ۱۹۹۹ در قاهره چاپ شده است.

۱.۱-نگارنده ( ـ مهدی محقق ) سه مقاله تحت عنوان « ابن راوندی » نوشته که در شماره بهمن واسفند ۱۳۳۷ و فروردین ۱۳۳۸ در مجله یغما چاپ شده است .

۱.۲ - نقل از مقدمهٔ «كتاب الزينة » ص ع

١٠٣ - الفهرست ص ١٠٣

١٠٤ - كتاب النقض ، ص ٣٣٠

او با قدرت و نفوذ کلام خود توانسته بود اسفاربن شیرویه و همچنین مرداویج بن زیار را بسوی مذهب اسماعیلیه متمایل سازد او آثار فراوانی از خود بیاد گارگذاشت که مهمترین آنها عبارتست از «کتاب الزینة» ، «کتاب الاصلاح» ، « اعلام النبوة» «کتاب الجامع» (۱۰۵)

ابوحاتم رازی کتاب «اعلام النبوة» خود را در مناظره با مردی که او را بعنوان «ملحد» ذکر می کندبا مسأله نبوت چنین آغاز می کند:

« آنچه که میان من وملحد واقع شد اینست که وی بامن در امر نبوت مباحثه و مناظره کرد و سخنی گفت مانند آنچه ازاین پیش یاد کردیم.

اوگفت: از کجا شما واجب دانستید کهخدا قومی رابه نبوت اختصاص دهد و قومی دیگر را از این فضیلت محروم سازد و کسانی را که اختصاص به نبوت داد بر مردم برتری نهد و راهنمای خلق کند و مردم را بآنان نیازمند سازد وپارهای را تحریک و تهییج بعداوت پارهای دیگر کند وآتش کینه و دشمنی میان آنان بر افروزد تا بدین طریق بهلاك رسند و نابود گردند!

پاسخ دادم : بنظر تو خداوند بحکمت بالغهٔ خویش چه باید بکند؟

گفت : بهتر این است که خداوند حکیم و رحیم بحکمت

بالغهٔ خویش شناختن مضار ومنافع امروز وفردا را بهمهٔ بندگانش الهام فرماید و برخی مردم را بر برخی فضیلت ننهد این باحتیاط و حفظ مصالح مردم نزدیک تر از آنست که بعضی را پیشوای بعضی دیگر کند و در نتیجه هر فرقه ای پیشوای خود را تصدیق و پیشوای دیگران را تکذیب کند و بدنبال آن سردم بر روی یکدیگر شمشیر کشند و بلا و محنت همه را فراگیرد و سرانجام بدشمنی با یکدیگر و جنگهائی که ناگزیر میانشان روی میدهد نابود گردند چنانکه بسیاری از مردم در این راه بهلاك نابود گردند چنانکه بسیاری از مردم در این راه بهلاك رسیده اند» (۱۰۰۶)

نسخه ای از کتاب «اعلام النبوة» دراختیار آقای ایوانف (۱۰۰) است که عکس آن را به کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه اهداء کرده است. پول کراوس هم نسخی از این کتاب در اختیار داشته و قسمتی از آن را در مجلهٔ « Orientalia » جلد پنج سال ۱۹۳۶ در رم تحت عنوان « Raziana II » چاپ کرده و سپس در سال ۱۹۳۹ بنحو اختصار بضمیمه قسمتی از «الاقوال سپس در سال ۱۹۳۹ بنحو اختصار بضمیمه قسمتی از «الاقوال الذهبیة» احمد حمیدالدین کرمانی در «رسائل فلسفیة» نقل کرده است. دانشمند معظم آقای حسین واعظزاده (حکیم الهی) مقیم اراك این دو قسمت را در مجلهٔ فرهنگ ایران زمین دفتر مقیم اراك این دو قسمت را در مجلهٔ فرهنگ ایران زمین دفتر

بوم سال ۱۳۳۳ بزبان فارسی ترجمه کرده است.

در نسخه های موجود نام این «ملحد» و نام کتاب او که ابوحاتم مورد اعتراض قرار داده وجود ندارد ولی بدو دلیل می توان یقین حاصل نمود که غرض او از این «ملحد» همان ابوبکر محمدبن زکریا حکیم و طبیب مشهور است که معاصر و همشهری ابو حاتم بوده است یکی اینکه ابوحاتم تصریح می کند که خصم او از اعاظم اطبای زمان است که به «قدمای خمسه» یعنی خالق و نفس و ماده و زمان و مکان عقیده داشته و دیگر اینکه حمیدالدین کرمانی گفتار اول دتاب «الاتوال الذهبیة» خود را چنین آغاز می کند : «گفتار اول در آنچه میان ابوحاتم رازی و ابن زکریاء رازی متطبب در بارهٔ نبوت و امامت روی داد و پاسخ آنچه را که ابوحاتم در جواب ابن زکریاء اهمال کرده است.(۱۰۸)

کرمانی که دو قرن پس از محمدبن زکریا میزیسته از بزرگان دعاةاسماعیلیه بوده و او را «حجةالعراقین» می گفتند غرض او این بوده که کار ابوحاتم را تکمیل و تتمیم کند و باکتاب او ارزش کار ابوحاتم بهیچ وجه کاسته نمیشود چه کرمانی به بلندی پایهٔ ابوحاتم در فضل معترف بوده و در آغاز کتاب «راحةالعقل» خود که آنرا در سال ۱۱۶ تألیف کرده تصریح می کند که پیش از اینکه اهل دعوت کتاب او را بخوانند باید بمطالعه کتب شیوخ دعوت مانند ابوحاتم رازی

۱۰۸ رسائل فلسفیة ، ص ۲۱۳

و محمدین احمد النخشبی (\_ النسفی) وابو یعقوب السجزی (\_ السجستانی ) بپردازند (۱۰۹)

اگر دلائل ابن راوندی را با دلائل محمد بن زکریا در نفی نبوت مقایسه کنیم می بینیم هر دو بیک روش استدلال می کنند وآن استمداد از عقل و پشتیبانی بعقل است.

این راوندی می گوید که عقل بزرگترین نعمت برای بندگان خداوند است که با آن خدا ونعمتهای او را می توان شناخت و بخاطر آن امر ونهی و ترخیب و ترهیب درست می آید اگر پیغمبر همان تحسین و تقبیح و امر ونهی عقلی را تأکید می کند پس اجابت دعوتش از ما ساقط است زیرا خرد ما را از او بی نیاز می سازد واگر بر خلاف تحسین و تقبیح وامر ونهی عقلی فرمانی می دهد پس نباید پیغمبری او را به پذیریم (۱۱۰)

رازی هم در آغاز «الطبالروحانی» یک فصل را اختصاص به بیان برتری خرد وستایش آن داده که پیش ازین نقل شد و بسیار بعید بنظر می آید که رازی فقط جنبه اخلاقی را درنظر داشته و توجه او به مسائل الهی معطوف نبوده است خاصه تأکید او با عبارت زیر «ولا نجعله و هوالحاکم محکوم علیه» یعنی آن راکه فرمان رواست فرمانبرش نگردانیم می رساند که نباید خود را چشم بسته و نااندیشیده به منقولاتی که متکی بر یایه های خرد نیست تسلیم کرد.

و چون مقدماتی که نبوت بر آن استوار است تقریباً همان

١٠٩ و ١٠٠ راحة العقل ، ص ٢٢

١١٠ من تاريخ الالحاد في الاسلام ، ص ٨٠

مقدماتی است که امامت بر آن مبتنی است و اسماعیلیه علی رغم آنچه که نقل شد که عقل حاکم است عقل را محکوم علیه در برابر تعلیم ائمه معصومین می دانستند دانشمندان اسماعیلیه زود تراز هر فرقه متوجه خطری شدند که اساس فکر مذهبی آنان را متزلزل می کرد .

لذا بدفاع از مسأله نبوت ظاهراً و مسأله امامت باطناً پرداختند زیرا آنان «عقل» را در برابر «تعلیم امام» محکوم میدانستند.

غزالی وجه تسمیه اسماعیلیان را به «تعلیمیه» چنین بیان می کند: «لان مبداء مذاهبهم ابطال الرأی و ابطال تصرف العقول» (۱۱۱) و حسن صباح گفته است: «خداشناسی بعقل و نظر نیست و بتعلیم امام است» (۱۱۲)

بطور خلاصه می توان گفت که رازی معتقد بوده است که عقل به تنهائی برای شناسائی خیر و شر و نفع و ضر در زندگی انسان و شناسائی پروردگار و اسرار الوهیت و تدبیر معاش و معاد کافی است و چون مردم همه متساوی اند معنی ندارد برخی از آنان مختص بارشاد برخی دیگر باشند وپیمبران که گفتارشان در موضوعات مختلف با هم یکسان نیست چگونه ممکن است که از خدای واحد خبر بیاورند.

این گونه افکار در قرون بعد نیز بچشم سیخورد و همان اندیشه رازی باشکلی دیگر جلوه گر می گردد.

١١١- فضائح الباطنية ، ص ١٧

١١٢ - جامع التواريخ ، ص ١٣

ابوالعلاء معری فیلسوف و شاعر نابینای عرب که در سال ه ع وفات یافته و تقریباً یک قرن ونیم پس از رازی بوده است در اشعار خود اشاره می کند باینکه «عقل» بهترین پیشوا است و با وجود آن نیازی به «امام» نیست و اینکه احکام مختلف پیامبران موجب هتک نوامیس و عداوتهای فراوان شده است از جمله :

ان الشرايع القت بيننا احنا واودعتنا افانين العداوات (١١٣) وهل ايبحت نساء القوم عن عرض للعرب الاباحكام النبوات يرتجى الناس ان يقوم امام ناطق في الكتيبة الخرساء كذب الظن لا امام سوى العق لمشيرا في صبحه والمساء (١١٤)

و هم چنین ابوحیان توحیدی متوفی ۳۸۰ از شخصی بنام ابواسحق النصیبی نام میبرد که شک در نبوات داشته و در همدان کاتب فخرالدوله ابنالمرزبان را گمراه کرده است (۱۱۵)

ریشه فکر نفی نبوات از براهمه هند است و صاحبان کتب ملل و نحل اسلامی «براهمه» را همراه با «منکران نبوت» نقل می کنند.

شهرستانی می گوید: « . . . آنان به مردی بنام برهام منسوبند که نبوات را برای آنان از بن نفی کرد و بوجوه

١١٥- لزوم مالايلزم ج ١ ص ١٧٥

۵۵ س » » -۱۱۴

١١٥ الامتاع و الموانسة ج ١ ص ١٤١

مختلف استحاله عقلی آن را آشکار ساخت» (۱۱۶)

سپس چهار وجه ادله آنان را بتفصیل ذکر می کند.

ارباب تراجم دو بیت عربی برازی نسبت میدهند که ظاهر آن حیرت و سرگردانی نسبت بآنچه پس از مرگ برآدمی روی می دهد استنباط می شود و آن دو بیت اینست:

لعمرى ماادرى وقدآذن البلي

بعاجل ترحال الى اين ترحالي

واين محل الروح بعد خروجه

من الهیکل المنحل والجسد البالی (۱۱۷) من الهیکل المنحل والجسد البالی و در سال ۱۳۰۰ هجری این دوبیت را در دمشق دیده و بهمان وزن و روی او را چنین پاسخ داده است:

اليجنةالماوى اذاكنتخيرا

تخلدفيها ناعم الجسم والبال

وان كنتشريراولم تلق رحمة

من الله فالنيران انت لهاصال (١١٨)

رازی در زمانی زندگی می کرد که آزادی فکر و عقیده برقرار بود اگر کتب جغرافیائی قدیم را ورق بزنیم می بینیم در آن زمان مسجد و کلیسا و آتشکده در کنار هم بدون تزاحم قرارداشتند مؤلفان در تصنیف هرگونه کتب آزادی داشتند

١١٤ الملل و النحل ، ج ٣ ص ١٩٥

١١٧- عيون الانباء ، ص ٣٥١

١١٨ نكت الهميان، ص ٢٤٩

و کتابهائی که بنام «نقض» ، «مناقضه» ، «انتصار» ، «انتصاف» و غیر ذلک باقی مانده حاکی از آن دوران است که دانشمندان در اظهار عقیدت و دفاع از آن آزاد بوده اند ازین جهت است که رازی پس از مرگش بیشتر مورد حمله واقع شد تا زمان حیاتش مناظره ای را که با ابوحاتم رازی کرده در خانه یکی از رؤسای ری بوده و قاضی شهر و بزرگان همه حضور داشته اند ولی هیچگونه هتک احترامی از فیلسوف طبیب که او را بعنوان «ملحد» می خواندند نشده است.

در این جا مقاله خود را در بارهٔ احوال و آثار و افکار رازی ختم می کنیم اگر در طی کلام سهوی رخ داده از خوانندگان گرامی اعتذار میجوئیم.

## مشخّصات مآخذ ومدارك الف\_فارسي و عربي

- ، الاثارالباقيةعن القرون الخالية ، ابوريحان البيروني ، ليپزيك
  - ٢ احسن التقاسيم في معرفة الاقاليم ، المقدسي، ليدن ع . و ، م
    - س ـ اخبارالحكماء (\_ تاريخ الحكماء) ابن القفطى، ليپزيك
- ء ـ الازمنة والامكنة ، محمد بن الحسن المرزوقي ، حيد رآباد ١٣٣٠ ق
- ۵ اعلام النبوة، ابوحاتم رازی، نسخهٔ عکسی کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران
  - ع الامتاع والموانسة، ابوحيان التوحيدي ، قاهره لجنة التأليف والترحمة والنشر ، الطبعة الثانية
    - ٧ ـ الانساب ، عبدالكريم السمعاني ، ليدن ١٩١٢ م
      - ۸ ـ تاریخ ابوالفدا،چاپ محمدافندی
- و \_ تاریخ البیمارستانات فی الاسلام ،الد کتوراحمدعیسی بک ،دمشق
   ۱۳۵۷
- . ١ تاريخ علم،جورجسارتن (ترجمهٔ احمدآرام) تهران ١٠٣٥ش
  - ، ، ـ تحصيل السعادة (ضمن رسائل فارابي) ابونصر فارابي،
    - حيدرآباد ١٣٤٥ق
    - ١٠ تحقیق ماللهند، ابوریحان البیرونی، لیپزیک ٢٥٠٥ م
  - ١ التراث اليوناني في الحضارة الاسلامية، عبد الرحمن بدوى،
    - قاهره عهور م

- ۱۶ التنبيه والاشراف، على بن الحسين المسعودى، بغداد ۱۵۰ ق ۱۵ - جامع التواريخ (قسمت اسماعيليه بكوشش دبيرسياقي)
  - رشیدالدین فضل الله همدانی، تهران ۱۳۳۷ ش
    - ء ١ جامع الحكمتين ، ناصرخسرو ، تنهران ١٣٣٦ ش
- ۱۷ درة الاخبارولمعة الانوار (ترجمه تتمهٔ صوان الحكمة على بن زيد بيهقي) ناصرالدين منشى يزدى ،تهران ٢٣٨٨ ش
  - ١٨ راحة العقل، احمد حميد الدين الكرماني، قاهره ١٩٥٣ م
- ۱۹ رسائل فلسفیة ، رازی ، گرد آوردهٔ پول کراوس ، قاهره ۱۹۳۹
  - . ۲ رسالة ابی ریحان فی فهرست کتب محمد بن زکریا ه الرازی، پاریس ۱۹۳۶ م
  - ۲۱ الرسالة الجامعة ،الحكيم المجريطي (منسوب باوست)، دمشق
    - ۲۲ ـ زادالمسافرين، ناصرخسرو، برلن ۱۳۴۱ ق
    - ٣ كتاب الزينة، ابوحاتم الرازى ، الجزء الاول، قاهره ١٩٥٧ م
      - ۲ سيرالملو ك،خواجه نظام الملك، تهران ١٣٤١ ش
- ۲۵ شرح تجرید الکلام، علی بن محمد القوشجی، استانبول ۱۳۱۱ ق (در حاشیه شرح مواقف چاپ شده)
  - ٢٥ شرح المواقف، السيد الشريف الجرجاني، استانبول ١٣١١ ق
- ۲۷ طب اسلامی، ادوارد برون (ترجمه رجب نیا)، تهران ۲۷ ش
  - ٨ ٢ طبقات الاطباء والحكماء ، سليمان بن حسان (ابن الجلجل)،

قاهره ۱۹۵۵م

و ۲ ـ طبقات الاسم،قاضى صاعد الاندلسى، بيروت ۱۹۱۲ م ٠ ـ عيون الانباء في طبقات الاطباء، ابن ابي اصيبعه ، الجزء الثاني، بيروت دارالفكر

۳۱ - الفرق بین الفرق ،عبد القاهر البغدادی ،قاهره ۱۹۲۴ م ۲۳ - فرهنگ ایران زمین تهران سال ۱۳۳۳ ش دفتر ۲ و ۳ ص ۲۵۵ - ۲۷۱ سناظرهٔ محمد بن زکریای رازی و ابوحاتم عبد الرحمن رازی ، حسین واعظزاده

۳۳ - مأخذ قبل ، تهران سال ۱۳۴۱ دفتر ۱ - ۶ ص ۱۳۸۰ باب پنجم از كتاب بيان الاديان ، محمد تقى دانش پژوه ۶۳ - الفصل في الملل والاهواء والنحل ، ابن حزم الاندلسي، قاهره

۱۳۴۷ ق

ه - فضائح الباطنية، ابوحامد الغزالي، قاهره ١٣٨٣ ق عه - الفهرست، ابن النديم ، قاهره المطبعة الرحمانية

٣٧ ـ كامل الصناعة،على بن العباس المجوسي، قا هره ٩٤ ق

۳۸ ـ لزوم ما لا يلزم ، ابوالعلاء معرى ، قاهره ۱۳۶۳ ق

و س مجلهٔ یغما، بهمن ۱۳۳۷ ص ۱۰۵، مقالهٔ نگارنده (مهدی محقق) تحت عنوان : «ابن راوندی»

. ع ـ «مجموعة في الحكمة الالهية» من مصنفات شهاب الدين يحيى بن حبش السهروردى ، مجلد اول ، استانبول ، ١ ٩ ه م محمل افكار المتقدمين والمتأخرين ، فخر الدين رازى ، قاهره

۱۳۲۳ ق

- ۶۶ ـ مذهب الذرة عند المسلمين، د كتورس. پينس (ترجمه عربى) قاهره د ۱۳۶۵ ق
  - ٣٦ ـ معجم الادباء ، ابوعبد الله ياقوت الحموى ، قاهره ١٣٥٥ ق
  - عع \_ معجم البلدان، ابوعبدالله ياقوت الحموى، ليپزيك ١٨٥٧ م
- ه ع مقالات الاسلاميين (چاپ دوم) ابوالحسن الاشعرى ، ويسبادن مقالات الاسلاميين (چاپ دوم) ابوالحسن الاشعرى ، ويسبادن
- وع \_ الملل والنحل، محمد بن عبد الكريم الشهرستاني، قاهره موه ١٣٥٨ ق ٧٠ \_ من تاريخ الالحادفي الاسلام، عبد الرحمن بدوى، قاهره

1940

- ۴۸ المنتظم في تاريخ الملوك والامم، ابوالفرج ابن الجوزى، حيدرآباد ١٣٥٧ ق
- و ع ـ مؤلفات ومصنفات ابوبکر محمدبن زکریای رازی،دکتر محمود نجم آبادی، تهران ۱۳۳۹ ش
  - . ۵ النقض،عبدالجليل قزويني رازي،تهران ١٣٣١ ش
  - ٥ نكت الهميان في نكت العميان، صلاح الدين صفدى، قاهره
    - 191.
- من عبد الكريم الشهرستاني، الندن عبد الكريم الشهرستاني، الندن عبه من معمد بن عبد الكريم الشهرستاني،
  - ۵۳ الوزراء (تحفةالامراء في تاريخ الوزراء) هلال بن المحسن الصابي، قاهره ۸۵۸ م

#### ب۔ اروپائی

Encyclopedia of Islam, ed. M. Th. Houtsma and A. J. Wensinck, Leiden, E. J. Brill, 1911 - 1938.

Ivanow, W. Ismaili Literature. Tehran, 1963.

Orientalia, Vols IV, V. Rome, 1935 - 1936.

al-Razi. *The Spiritual Physick of Rhazes*, trans. A. J. Arberry. London, 1950.

Sarton, George. *Introduction to the History of Science*, vol. l. Washington, 1953.

Sharif, M. M. (ed.). A History of Muslim Philosophy. vol 1. Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1963.

# مقدمهٔ يول كراوس

### بركتاب سيرت فلسفى رازى

ابوبکر محمدبن زکریای رازی (متوفی سال ۳۱۱ یا ۳۲۰) نه تنها یکی ازمشاهیر اطبای اسلامی است بلکه بواسطهٔ عدهٔ زیادی کتاب که بقلم او در فلسفه نگاشته شده و آراء خاصی که در این رشته از او بیادگار مانده در شمار بزرگان فلاسفهٔ اسلام نیز معدود است.

اول کسیکه در اروپا پی باهمیت این جنبهٔ محمدین

المعارف المعارف الدين المعارف الدين المعارف ا

Uebersetzung und Bearbeitung von al-Razi's Buch Geheimnis der Geheimnisse.

ومقالهٔ دیگر او بعنوان Die Alchemie al-Razi's ومقالهٔ دیگر او بعنوان اسلام الله ۱۹۳۵ ( مجلهٔ اسلام ۱۹۳۸ )

زکریای رازی برده دوبوئر آلمانی است که در مقالهٔ جامعی کتاب مشهور این استاد یعنی «طب روحانی» را مورد مطالعه قرار داده و خلاصهای از مطالب آنرا در مقالهٔ خود گنجانیده است و در حواشیی که برآن مقاله نوشته سطوری نیز از کتاب «سیرت فلسفی» او را نقل نموده آ.

در جزء یکی از مخطوطات استانبول دو رسالهٔ کوچکی از رازی موجود است یکی باسم «مقالة فیمابعدالطبیعة» ودیگری بنام «مقالة فی امارات الاقبال والدولة» ٤.

در کتابخانهٔ اسکوریال مادرید چنانکه در فهرست موراتا مسطور است کتاب «سمع الکیان» رازی تا قرن شانزدهم میلادی باقی بوده ولی براثر سوختن این کتابخانه در آن ایام آن کتاب

r - De Boer - بین Pines نیز کتابی نفیس درباب اقوال حکمای اسلام در خصوص جزء لایتجزا نوشته ودرآنجا بتفصیل از آراء رازی در باب طبیعت وماوراء طبیعت بحث کرده .

ع ـ فهرست کتابخانهٔ راغب پاشا ۳۹۹، ورقه . ۹ ـ ۹۹۹ که ری تر H.Ritter در مجلهٔ اسلام Der Islam ( ۹۲۹ ) بآن اشاره کرده.

۲ : ۲ Al-Andalus رجوع كنيد بمجلة الاندلس Morata - ۵ ( ۱۹۳۴ )

نیز مثل بسیاری از نفایس دیگر طمعه آتش شده است.

از سایر مؤلفات فلسفی رازی فقط قطعاتی برای ما در ضمن مؤلفات مؤلفین متأخر بجا مانده است از آن جمله است بعضی از قسمتهای ذیقیمت از کتاب «علمالهی» و «کتاب اللّه» مسطور در زادالمسافرین ناصزخسرو و رسالهای از تألیفات این شاعر که در آخر دیوان او در طهران بطبع رسیده و پارهای منقولات در کتاب الهند ابوریحان بیرونی مکه معلوم نیست از کدام یک از مؤلفات رازی است و قسمتهای بالنسبه مفصلی از سه تألیف دیگر رازی ـ ظاهراً از کتاب «الاماموالمأموم» و «مقالة فی الزمان والمکان والمدة والدهر والخلاء» و کتاب «نقدالادیان» که آنها را ابو حاتم رازی «وفاتش در . ۳۳» از دعاة اسماعیلیه در کتاب «اعلام النبوه» نقل کرده ، بعلاوم رسالهای منسوب بمحمدین زکریای رازی در کتابخانهٔ مجلس شورای ملی ایران در طهران زکریای رازی در کتابخانهٔ مجلس شورای ملی ایران در طهران محفوظ است که صحت نسبت آن برازی و ارزش فلسفی آن چندان

ع ـ طبع مطبعهٔ کاویانی در برلین ( ۱۳۴۱ه ) ص ۱۱۷-۷۴ وکتاب ماسین یون Massignon بعنوان Massignon ص ۱۸۰ ۷ ـ طبع کتابخانهٔ طهران ( ۱۳۰۴ - ۱۳۰۷ ) رجوع کنید ایضاً بکتاب الدلالات تألیف موسی بن میمون ۳ : ۱۸ چاپ مونک Munk

٨ ـ ص ١٤٣ فصل ٣٢ .

و \_ از مجموعهٔ مخطوطات همدانی که آنها را ایوانف Ivanow درکتابی بنام A Guide to Ismaili Literature ( چاپ لندن سال ۱۹۳۳ ) وصف کرده ورسالهٔ دوم ما راجع بمحتویات همین کتاب ابوحاتم رازی خواهد بود.

مسلم نیست' .

سوای آنچه ناصرخسرو و بیرونی در مؤلفات خود از کتب فلسفی رازی نقل کردهاند هیچیک دیگر از آثاریکه از این دانشمند کبیر باقی مانده تا کنون بطبع نرسیده ، بهمین نظر نشر کتاب سیرت فلسفی رازی بعقیدهٔ ناشر قدمی است در راه شناساندن او و توضیح یکی از مباحث تاریخ آراه و مقالات اسلامی که تا کنون برداشته نشده بوده.

نام کتاب سیرة الفلسفیه را مؤلفین قدیم در جزء مؤلفات رازی برده اند از جمله ابوریحان بیرونی در رساله ای که درفهرست تألیفات رازی نوشته آنرا بهمین شکل یاد میکند' و در نسخهٔ وحیده ای نیز که ما آنرا اساس کار طبع قرار داده ایم و در کتابخانهٔ موزهٔ بریطانیا محفوظ است عین همین عنوان مذکور است'!

ابن ابي اصيبعه در كتاب طبقات الاطباء از تأليفات رازي

۱۰ فهرست کتابخانهٔ مجلس شورای ملی (طهران ۱۹۳۳) شمارهٔ ۲۵ به بعنوان : « مجموعه ای محتوی کتابی ورسالهٔ مختصری از ابوبکرین زکریا الرازی در شناسائی خلق انسان بطریق سؤال وجواب » وشاید از آن مقصود رساله ای اخلاقی باشد. رجوع کنید ایضاً برسالهٔ ردیه بر اطبای مدعی که آنرا اشتاین شنایدر Steinschneider از عبری ترجمه کرده.

۱۱ نسخهٔ کتابخانه لیدن ۱۳۳ ص ۴۸-۳۳ ترجمهٔ روسکا Ruska درمجله ایزیس ۵: ۲۶ - ۵۰ سال ۱۹۲۲

مجموعه ای ازرسائل حکمتی نفیس و نادر است مورخ بسال ۱۹۰۹ هجری بخطی زیبا مجموعه ای ازرسائل حکمتی نفیس و نادر است مورخ بسال ۱۹۰۹ هجری بخطی زیبا ولی بدبختانه از اغلاط فاحشه خالی نیست و مادر این رساله اغلاط آنرا حتی المقدور اصلاح کرده ایم.

۱۳ - ج ص ۳۰۹ - ۳۲

چند کتاب را باسامی مختلف آورده که ظاهراً همه اسم یک کتاب و مقصود از تمام آنها همین کتاب موضوع بحث ماست و آن اسامی این است: «کتاب سیرة الحکما» و «کتاب فیسیرته» و الفاضله» و «سیرة المدینة الفاضله» و «کتاب فیسیرته» قفطی و ابن الندیم نیز این کتاب را «کتاب فیسیرة الفاضله» یادداشت کرده اند.

موضوع کتاب سیرة الفلسفیة چنانکه ظاهر عنوان آن مینماید تنها شرح آراء اخلاقی محمد بن زکریای رازی نیست بلکه اهمیت خاص آن از این بابت است که رازی در آن از شخص خود گفتگو میکند و از سیرهٔ خویش و پسندیده بودن آن مدافعه مینماید چه این دانشمند حکیم پس از رسیدن بمراحل شیخوخیت کسانی را دیده بوده است که منکر مقام فلسفی او بوده و سیرهٔ اخلاقی او را مورد سرزش و انتقاد قرار میداده اند. رازی در این رساله با ایمان کامل بمقام بلند خود اعتراضات مخالفین را رد میکند و عدم انحراف خود را از سیرهٔ اخلاقی که اتخاذ کرده بوده و

۱۶ حاجی خلیفه درجلد سوم کشفالظنون ص . ۶۹ ( طبع فلوگل ) این کتاب را « سیرةالخلفا » نامیده واین ظاهراً غلطی است از ناشر کتاب. مترجم گوید: ظاهراً آقای استاد کراوس را در اینجا اشتباهی دست داده و کتاب سیرةالخلفاءرازی رابا کتاب سیرةالفلسفیه یاسیرةالعکما خلط کرده چه رازی بشهادت مسعودی در مقدمهٔ مروجالذهب کتابی در تاریخ خلفا داشته ویاحتمال قوی حاجی خلیفه هماسم این کتاب را از مقدمهٔ مروجالذهب مسعودی برداشتهاست. ( عباس اقبال )

۱۵ - این عنوان باعنوان کتاب رازی درست نمی سازد زیرا که رازی ظاهرآهیچ کتابی در سیاست مدن ننوشته و گویا مؤلفین در این مورد او را بافارایی اشتباه کردهاند.

خدماتیرا که بوسیلهٔ دانش خویش بمردم نموده یادآور میشود و چون رازی طبیبی بوده است دور ازمشرب متزهدین و پیرو سیرهٔ اطبای قدیم یونانی و طالب احراز مقامی نظیر ایشان کاملا اهمیت درجهٔ خدمتگزاری خود را بابناء جنس خود درمیافته است.

انصافاً در تاریخ تمدن اسلامی کمتر نمایندهای دیده شده است که مثل رازی از مدعائی که آنرا عین حق میدانسته باقوتی تمام دفاع کند و تا این درجه در امری که سیرهٔ شخص مدعی علیه مورد اعتراض بوده ایمان و صمیمیت بخرج دهد و اگر در این مقام نظیری جهت رازی بتوان یافت همانا حنین بن اسحاق مترجم است که پارهای قسمتها از سیرهٔ او را که بقلم خود او نگاشته شده بوده ابن ابی اصیبعه در طبقات الاطباء آورده ال حنین بن اسحاق که مثل رازی از علمای عظیم الشان است و تمام عمر خود را بوسیلهٔ ترجمه در شناساندن معارف یونانی بمسلمین گذرانده مورد حسد و ملامت مخالفین قرار گرفته بوده تا آنجا که بر اثر همین قبیل پیش آمدها از چشم خلیفه نیز افتاده و این کیفیت او را بر آن داشته که مانند رازی با جسارت و صفای تمام از مقام و سیرهٔ خود دفاع کند و بر اعتراض و ملامت گویان جو آب گوید .

رازی در این کتاب سیرهٔ اخلاقی خود را تعقیب سیرهٔ سقراط حکیم معرفی میکند و او را امام و قدوهٔ خود میشمارد

ء ١ ـ تاريخ الاطباء ١ : ١٩١

و آرزوی او تشبه باین حکیم است. صاحب کتاب اعلام النبوه یعنی ابوحاتم رازی اسماعیلی از محمدبن زکریای رازی که در آن ایام هدف تیر طعنهٔ جمیع دعاة اسماعیلی بوده چنین یاد میکند: «زعم الملحدای الرازی انه استدرك بفطنته مالم یفطن له من تقدمه و ابدع مقالته السخیفة و زعم انه نظیر بقراط فی الطب و سقراط فی استخراج اللطائف ۱»

این نوع تجلیل مقام از سقراط که رازی در نوشته های خود بآن می پردازد در تاریخ حکمت اسلامی قابل توجه خاصی است. ابویعقوب کندی فیلسوف اول کسی است در اسلام که متوجه اهمیت شأن سقراط حکیم شده و چندین کتاب در باب او نوشته که بدبختانه امروز تمام آنها مفقود است و یکی از آن جمله در باب مرگ این حکیم بوده است.

حکایت مرگ سقراط در تاریخ حکمت اسلامی اهمیت مخصوصی پیدا کرده چنانکه نگارندگان رسائل اخوان الصفا سقراط را شهید راه حقیقت و نمونهٔ کامل مردی که در مقابل قضا و قدر تسلیم باشد شمرده و شهادت او را در شمار شهادت عیسی و شهدای کربلا آوردهاند او عین این درجه از شهادت

١٧ - صفحة عمر از نسخه خطى

۱۸ الفهرست ص . ۲۶ وابن ابی اصیبعه ۱ : ۲۱۲ وقفطی ص ۳۷۴

و ۱\_ رسائل اخوانالصفا ( چاپ بمبئی ) جء صفحات ۱۱۹ و ۱۳۵ و ۲۱۴

و ۲۷۹. قسمتی ازاین بیانات را در طبقات الاطباء (۱: ۴۳ ) و قفطی ( ص ۱۹۷ )

بقیه پاورقی در صفحه بعد

را آباه کلیسای مسیحی در مغرب بسقراط نسبت دادهاند. .

درکتاب سیرت فلسفی رازی از سیرت سقراط حکیم دو تقریر مذکور است یکی آنکه مخالفین رازی سقراط را بآن میشناخته و بدیگران میشناساندهاند ، دیگری سیرتی که رازی از حکیم مزبور بدست داده.

خصوم رازی سقراط را مردی ناسک و گوشه گیر و دشمن انتظامات اجتماعی و مخالف تولید مثل و بقای نسل معرفی میکرده اند درصورتیکه پیش رازی سقراط مردی است وطن پرست و تا حدی شریک در امور اجتماعی هموطنان خود و برخلاف تهمت مخالفین دشمن بقای نسل نبوده و خود نیز بتولید مثل

#### بقية پاورقى صفحة قبل

نیز میتوان یافت. ماسین یون درکتاب سابق الذکر خود ( ص ۱۸۶ حاشیهٔ ۴ )

یکی از بیانات منسوب بسقراط را در اخوان الصفا با بیاناتی از حلاج تطبیق کرده.

بعلاوه متصوفه سقراط رایکی از مراجع اسناد خود میدانند ( رجوع کنید بدیوان حلاج

تالیف ماسین یون در مجله آسیائی ۱۹۳۱ ص ۱۹۳۷ و حکمة الاشراق سهروردی

( ص ۱۹۷۱ ). در این اسنادات متصوفه سقراط را در ردیف هرمس واغاثوذیمون و

امبدقلس وافلاطون وحلاج وابن سبعین می آورند. در نوشتجات جابربن حیان ذکر

بعضی رسائل در کیمیا منسوب بسقراط هست وجابر در کتاب الخواص الکبیر گوید

کسی که بمعرفت کامل برسد بسقراط تقرب می جوید. در باب سقراطی که افلاطون

در کتاب ضیافت بتقریر حال اوپرداخته رجوع کنید بکتاب مصارع العشاق سراج صه

در کتاب ضیافت بتقریر حال اوپرداخته رجوع کنید بکتاب مصارع العشاق سراج صه

در کتاب فیافت بتقریر حال اوپرداخته رجوع کنید بکتاب مسقراط و کلیسای قدیم

در و و اربخ عقاید ( ۱ : ۷ ۵ مطبع چهارم ) و کتاب گفکن Geffken بسم سقراط و عالم عیسویت قدیم سقراط و عالم عیسویت قدیم سقراط و عالم عیسویت قدیم سقراط و حالی ۱۹۰۸ )

پرداخته است.

رازی سعی میکند که این دو تقریر متضاد ازسیرت سقراط را بهم وفق دهد و بگوید که سقراط دو دوره زندگانی داشته و اگر در دورهٔ اول چنان میزیسته است که مخالفین گویند بر خلاف در دورهٔ دوم آن سیره را داشته که رازی مداح و پیرو آن است.

اما باید فهمید که این دو تقریر متضاد از سیرت سقراط که در میان مسلمین انتشاریافته از کجا ناشی است ومنشاء ومبداء هریک چه بوده. ظاهراً سیرهای که رازی از سقراط نقل میکند از مکالمات افلاطون بخصوص از کتاب ضیافت اوناشی شده درصورتیکه تقریر مخالفین از روایات حکمای کلبی،خصوصا آن تیس تن ۲۱ مأخوذ است و امری که این نکتهٔ ثانوی راتأیید میکند اینکه دشمنان سقراط در تقریر سیرهٔ او این حکیم را میکند اینکه دشمنان گرد دانسته وپارهای از اقوال دیوجانوس را باو نسبت دادهاند ۲۰ واز سیرت فلسفی رازی چنین استنباطمیشود باو نسبت دادهاند ۲۰ واز سیرت سقراط که منشاء آن بسیار قدیمی

Antisthène - - 1

۲۰- در قدیم اپیکتتوس Epictète درکتاب مقالات خود ( ج ۲۰ ۱۳ و ۱۶ و ۱۹ ) سقراط رابادیوجانوس قیاس ۱۳ و ۱۶ و ۲۶ و ۱۳ ) سقراط رابادیوجانوس قیاس کرده. در مشرق خمنشینی راکه از مزایای زندگی دیوجانوس بوده علاوهبسقراط بافلاطون نیز نسبت میدادهاند واین بیت حافظ شاهدآن است که گوید:

جز فلاطون خم نشین شراب سرحکمت بما که گوید باز ( عباس اقبال )

است هنوز تا قرن نهم میلادی ( سوم هجری ) در میان مردم سایر بوده است.

اگر بشودگفت که رازی در تقریر سیرت پسندیدهٔ سقراط بمنقولات کتب افلاطون یا مؤلفات کندی نظر داشته منبع مخالفین او در نقل روایت حکمای کلبی در باب سیرت دیگر سقراط درست مشخص نیست واین روایت ثانی را بعضی دیگر از مؤلفین اسلامی نیز نقل کردهاند از قبیل قفطی که درابتدای شرح حال سقراط مینویسد که او را « سقراط الجب » گویند چه در جب ( چاه ) یادن ( خم ) می نشست و هرگز منزلی دیگر اختیار نکرد. همچنین امیرابوالوفاء مبشربن فاتک در کتاب مختارالحکم و محاسن الکلم که بسال ۲۶۵ هجری تألیف یافته و این این اصیبعه نیز آنرا در دست داشته آن از سقراط بهمین شکل سخن میراند و بعضی از اقوال مشهور دیوجانوس از قبیل جواب او را باسکندر که « از مقابل آفتاب من برخیز » بسقراط نسبت میدهد.

اشتاین شنایدر عقیده دارد که مؤلف مختارالحکم کتاب تاریخ الحکمای حنین بن اسحق را که امروز مفقود است دردست

۳۳ تاریخ ادبیات عرب تألیف برو کلمن (۱: ۴۵۹). غیر از نسخی که برو کلمن بدست داده نسخهٔ نفیسی از این کتاب در موزهٔ بریتانیا ( 8691) هست بنام منثور الحکم بدون تعیین نام مؤلف و قسمت راجم بسقراط در ورق ۲۰۵۹ است تحت عنوان « اخبار سقراطالزاهد » . قسمتی از این اخبار را که راجم بسیرت زهد سقراط است بل Boll از روی ترجمهٔ لاتینی دورنزی De Renzi موردمطالعه قرار داده ونتیجه تنبم خود را در مقالهای بعنوان « بطلمیوس قلوذی از لحاظفلسفی» در ضعیمهٔ سالنامهٔ فقهاللغهٔ آلمان در ۱۸۹۶ طبم کرده .

داشته. اگر این فرض صحیح باشد میشود احتمال داد که مخالفین رازی روایت خود را درباب سیرت سقراط از کتاب مذکور حنین بن اسحاق گرفته باشند.

اگر چه قسمت اول و آخر کتاب سیرت فلسفی رازی در مدافعه از سیرت خود اوست لیکن قسمت وسط متضمن شرح سیرتی است که هرفیلسوفی باید بآن متصف باشد. در اینجا مقصودما بیان جزئیات آرائی که رازی در کتاب خود آوردهاست نیست چه این بحث باید بعد از مطالعهٔ دقیق سایر مؤلفات او که غالب آنها هنوز بطبع نرسیده ورازی در اکثر مواردخواننده را بانها حواله میدهد مورد مطالعه قرار گیرد و نگارنده امیدوار است که بعدها مجموع آراء و عقاید حکمی رازی را در تألیفی علیحده انتشار دهد.

رازی در این کتاب در ضمن شش دستور اصولی را که هر فیلسوفی باید رعایت کند توضیح میدهد ودر میان این اصول آنکه بیش از همه رازی بآن اهمیت مینهد مسئله لذت وألم است.

اهمیتی که مسئله لذت و ألم در سیرت حکمی رازی داشته از منابع دیگر نیز معلوم است وناصرخسرو در زادالمسافرین قسمت مهمی از یکی از رسائل رازی را که « کتاباللذة » نام داشته نقل کرده ۲۰ ودر کتاب طب روحانی نیز رازی شرحی از

۲۴ زادالمسافرین ص ۲۳۱-۲۳۵ ورد ناصرخسرو براقوال رازی در این باب ص ۲۳۵ - ۲۴۶ مخصوصاً در ص ۲۳۵ که گوید: « این جمله که یاد کردیم قول محمد بن زکریاست اندر مقالتی که مرآن را مفرد برشرح لذت بناکرده است».

این مقوله بحث نموده است ۲۰

یکی از مؤلفین متأخر شیعی یعنی ابواسحاق ابراهیم بن نوبخت در کتابالیاقوت از تألیفات خود یکی از آراءفلسفی راجع بمسئلهٔ لذت وألم را مورد انتقاد قرار میدهد وعلامهٔ حلی که کتابالیاقوت را شرح کرده این رأی مخصوص را ازمحمدین زکریای رازی میداند ۲۰

ابوعلی مسکویه نیز همچنانکه «دوبوئر » اشاره کرده در کتابالاخلاق خود ۲ باین رأی رازی راجع بلذت اشاره نموده است.

مقالهٔ رازی راجع بلذت چنانکه در منابع مذکور درفوق بیان شده با آنچه در این باب درکتاب سیرت فلسفی آمده تفاوت دارد.

ناصرخسرو در زادالمسافرین لذت را از لحاظ مبداء جسمی و نفسانی آن موردبحث قرار میدهد و میگوید که لذت

۲۵- ورق ۵۰ از نسخهٔ خطی این کتاب

و ۱۹۳۰ این فقره را اول بار عباس اقبال در کتاب جلیل القدر خود خاندان نوبختی (طهران ۱۹۳۳) ص ۱۶۸ ببعد روشن ساخته است واگرچه آقای اقبال زمان مؤلف یاقوت را در حدود قرن چهارم تعیین نموده لیکن عقیدهٔ آقای میرزا محمد خان قزوینی نظر بطرز انشاه کتاب براین است که مؤلف نبایستی فاصلهٔ زیادی با عصر علامهٔ حلی که در و ۷۷ مرده داشته باشد. بنا بقول علامهٔ حلی رازی رأی خود را درباب لنت از فورون لذی مرده داشته باشد. تفطی ( ۱۹۵۹ - ۱۹۳۰) نیز فلسفهٔ رازی را بافلسفه فورون لذی از یک منشاه میداند. اشارهٔ مختصری هم برأی رازی در باب لذت درشرح تجرید الکلام خواجه نصیر طوسی بقلم علامهٔ قوشجی ( ص ۱۳۱۳ از چاپ سال ۱۳۰۷ه) چنانکه دوستانه آقای خدیری بمن نشان داده هست.

۲۰ چاپ مصر سال ۱۳۲۹ ص ۳۵ ببعد.

کیفیتی ثابت نیست بلکه برگشت جسماست بحالت طبیعی بعد از آنکه درك ألمی موجب اختلال این حالت شده بوده است. «دوبوئر » سابقاً باین نکته پی برده بود که این شکل تعریف لذت مقتبس از کتاب طیماوس افلاطون است و منقولات ناصرخسرو را در این باب میتوان در حقیقت در حکم شرح محتویات کتاب افلاطون راجع باین فقره دانست.

برخلاف رازی در کتاب سیرت فلسفی لذت و ألم را از لعاظ اخلاقی تحت مطالعه می آوردومیگوید که فیلسوف حقیقی کسی است که از لذاتی که مایهٔ خسران عقل واخلاق است احتراز جوید و علم و عدل را که سلب لذت واقعی بعد ازمرگ است بر لذایذ جسمانی ترجیح نهد لیکن اختیار این سیرت مستلزم آن نیست که مرد شیوهٔ مرتاضین هند را در سوختن جسد و افکندن خود برآتش سوزان یا سیرهٔ مانویه را در ترك جماع و گرسنه و تشنه و پلید نگاه داشتن خود و یا روش نصاری را در رهبانیت وانزوای در صوامع ویا طریقهٔ جمعی از سلمین را در اعتکاف در مساجد و ترك مکاسب واقتصار بر کم خوراکی و درشت پوشاکی اختیار کند و از لذات فعلی چشم بپوشد بلکه بعواقی و درشت پوشاکی اختیار کند و آنها را پیشه کند که بعواقی مولم و تبعاتی و خیم نکشد.

مرتاض ناسک بعقیدهٔ رازی با نفس خود ظالم است وراهی میرود که با سیره واخلاق اسلاف سازش نداردچه اسلاف گفته اند که فلسفه تشبه بخداوند عز وجل است تاآنجا که

ممکن شود و آن نسبت بنفس عادل و رحیم بودن است. فیلسوف واقعی باید سیرتی برگزیند که از زهد و ریا دور واز تعیش و تفنن بری باشد ودر هیچیک از دو ورطهٔ افراط وتفریط نیفتد.

در بیان مسئله ریاضت و تزهد رازی داخل در بحث مسئله ای میشود که از قدیم محل نزاع حکما بوده وآن مسئله رساندن ألم و درد است بموجودات ذی حس از قبیل کشتن آنها بشکار ویا استفاده از آنها در بارکشی وسواری وغیره.

رازی برخلاف بعضی از حکمای سلف مثل فلوطرخس ( پلوتارك ) وپورفیریوس آزار رساندن بحیوانات و قتل را درمورد ضرورت ومطابق طریقهای عقلی با رعایت عدالتوانصاف جایز میشمارد ومیگوید که این نوع ألم را در جائی کهامید دفع ألمی عظیمتر از آن در پیش باشد میتوان روا داشت مثلاً اسب را در موقعی که خطر جان درمیان است میتوان بضرب رکاب برتاختن برانگیخت یا بر عضوی متعفن داغ نهاد ودر صورت ترس از امراض دردناك دوائی تلخ نوشید یا ترك طعام لذیذ کرد ، با این حال جای این سئوال باقی است که رازی که بمذهب تناسخ قائل بوده چگونه میتوانستهاست که بین عقاید تناسخی خود واین رأی خاص درباب آزار بحیوانات بهیه در ذهن خویش قادر آید!

\* \* \*

در خاتمهٔ این مقدمه لازم میدانم تشکرات صیمانهٔ خودرا تقدیم آقای میرزا محمدخان قزوینی نمایم که با کمال محبت

با ناشر این اوراق در قرائت این رساله مساعدت کرده وبا تصحیح بعضی مواضع بر او منت گذاشته است.

السيرة الفلسفية « منن ،

#### بسم الله الرحمق الرحج

قال أبو بكر محمد بن زكريّاء الرازيّ – أُلحقَ الله روحه بالرّوح والراحة –:
إن ناساً من أهل النظر والتمييز والتحصيل لمّا رأونا نُداخِل الناس وتتصرّف في وجوهٍ من المعاش عابونا واستنقصونا وزعموا أنّا حائدون عن سيرة الفلاسفة ولا سيّا عن سيرة إمامنا سقراط المأثور < عنه > أنه كان لا يعشى الملوك ويستخفّ بهم إن هم غَشَوه ولا يأكل لذيذ الطعام ولا يلبس فاخر الثياب الملوك ويستخفّ بهم إن هم غَشَوه ولا يأكل لحماً ولا يشرب خمراً ولا يشهد لهواً بل ولا يبني ولا يقتني ولا يُنسِل ولا يأكل لحماً ولا يشرب خمراً ولا يشهد لهواً بل كان مقتصراً على أكل الحشيش والالتفاف في كساء خَلَق والإيواء الى حُبّ في البرّية ، وأنه أيضاً لم يكن يستعمل التقيّة للعوام ولا للسلطان بل بجبهم بما هو المربّية ، وأنه أيضاً لم يكن يستعمل التقيّة للعوام ولا للسلطان بل بجبهم بما هو

الحقّ عنده بأشرح الألفاظ وأبينها . وأمّا نحن فعلى خلاف ذلك . ثم قالوا فى مساوئ هذه السيرة التى سار بها إمامنا سقراط إنها مخالفة لِما عليه بجرى الطبع وقوام الحرث والنسل وداعية إلى خراب العالم وبوار الناس وهَلاكهم . وسنُجيبهم ١٣

وقوام الحرث والنسل وداعيه إلى حراب العام وبواز الناس وهلا كهم . وتستجيبهم يما عندنا فى ذلك إن شاء الله فنقول : أمّا ما أثروه عن سقراط وذكروه فقد صدقوا وقد كان ذلك منه ،

لكنهم جهلوا منه أشياء أخَر وتركوا ذكرها تعمَّدًا لوجوب موضع الحَجّة علينا. • ا وذلك أنّ هذه الأمور التي أثروها عن سقراط قد كانت منه في ابتداء أمره إلى مدّة طويلة من عمره ، ثم انتقل عن كثير منها حتى إنه مات عن بنات وحارب العدوَّ وحضر مجالس اللهو وأكل الطيبات إلاّ من اللحم وشرب يسير المسكر. ١٨

وذلك معلوم مأثور عند من عُنى باستقصاء أخبار هذا ألرجل . وإنما كان منه

<sup>(</sup>۲) ابو نصر خ — (٤) حائدين خ — (٥) لا ينشا خ — (١٥) لعل الصواب : أو تركوا — (١٦) ان بعده الامور خ — (١٧) عن سات خ

ما كان فى بد. أمره لِشدة عجبه بالفلسفة وحبّه لها وحرصه على صرف زمان الشهوات والشغل باللذات إليها ومؤاتاة طبعه له على ذلك ، واستخفافه واسترذاله لمنه يلاحظ الفلسفة بالعين التى تستحق أن تلاحظ بها وآثر ما هو أخس إلين لم يلاحظ الفلسفة بالعين التى تستحق أن تلاحظ بها وآثر ما هو أخس فنها عليها . ولا بد فى أول الامور المشوقة المعشوقة من فضل ميل إليها وإفراط فى حبيها ولزومها وشنآن المخالفين فيها ، حتى إذا وغل فيها وقرت الامور به قرارها سقط الإفراط فيها ورجع إلى الاعتدال ، كما يقال فى المثل «لكل جديد لذة » . فهذه كانت حال سقراط فى تلك المدة من عمره ، وصار ما أثر عنه من هذه الامور أشهر وأكثر لانها أطرف وأعجب وأبعد من أحوال الناس ، والناس مؤلكون بإذاعة الحبر الطريف النادر والإضراب عن المألوف والمعتاد . فلسنا إذا بمخالفين للامر الاحمد من سيرة سقراط وإن كنا مقصرين عنه فى فلسنا إذا بمخالفين للامر الاحمد من سيرة سقراط ليس فى كيفية السيرة بل فى خليتها ، ولسنا بمنتقصين إن أقررنا بالنقص عنه إذ كان ذلك هو الحق وكان كيتها ، ولسنا بمنتقصين إن أقررنا بالنقص عنه إذ كان ذلك هو الحق وكان الإقرار بالحق أكثر شرفاً وفضيلة . فهذا ما نقوله فى هذا الموضع

وأما ما عابوه من سيرتى سقراط فإنا نقول: إنّ المعيب منها بحق أيضاً كيتها لا كيفيتها إذ من البين أنه ليس الانهماك فى الشهوات وإيثارها الامر الانضل الاشرف على ما بيّنا فى كتابنا ، فى الطب الروحانى، لكن الاخد من كل حاجة بمقدار ما لا بدّ منه أو بمقدار ما لا يجلب ألماً < يفضل > على اللذة المصابة منها . وقد رجع سقراط عن المفرط منها الذى هؤ المعيب بالحقيقة والداعى إلى خراب العالم وبوارالناس، إذ قد عاد إلى أن أنسل وحارب

<sup>(</sup>۳) لمن لا يخالط خ — (۹) مولوعون خ — والاطراب خ — (۱۱) ومقرون خ — (۱۳) ولسنا عممی ان وسا خ — (۱۵) ختی خ — (۱۸) <یفضل> : راجم ص ۱۰۳ س ۲ ، او : < رائداً>

العدوَّ وحضر مجالس اللهو . ومَن فعل ذلك فقد خرج عن أن يكون ساعياً في خراب الدنيا وبوار الناس ، وليس بجب أن لا يكون كذلك حتى يكون مغرقاً في الشهوات . ونحن وإن كنّا غير مستحقين لاسم الفلسفة بالإضافة إلى تسقراط فإنّا مستحقّون لاسمها بالإضافة إلى الناس غير المتفلسفين

وإذ قد جرى فى هذا المعنى ما جرى فلنتم القول فى السيرة الفلسفيّة لينتفع بها محبّو العلم ومؤثروه

فنقول: إنّا نحتاج أن نبني أمرنا فيما هو غرضنا المقصود في هذه المقالة على أصول قد تقدّم بياننا لها في كتب أخَر لا بدّ من الاستعانة لتخفيف ما في هذه المقالة بها . فنها كتابنا ، في العلم الإلهي ، وكتابنا ، في الطب الروحاتي ، وكتابنا ، في عذل من اشتغل بفضول الهندسة من الموسومين بالفلسفة ، وكتابنا الموسوم ، بالعلب الروحاتي ، الموسوم ، بشرف صناعة الكيميا ، ولا سيّما كتابنا الموسوم ، بالعلب الروحاتي ، فإنه لا غنى عنه في استتهام غرض هذه المقالة والأصول | التي نبني عليها فروع حميدة أو ذميمة بحسب سيرتنا كانت مدّة كون أنفسنا مع أجسادنا ، وأن الأمر الأفضل الذي له خُلِقنا وإليه أُجْرِي بنا ليس هي إصابة اللذات الجسدانية والمول الذي لا موت فيه ولا ألم ، وأن الطبيعة والهوى يدعواننا إلى إينار اللذة الحاضرة وأما العقل فكثيراً ما يدعونا إلى ترك اللذات الحاضرة لأمور يؤثرها ١٨ عليها ، وأن المالم الذي لا موت فيه ولا ألم ، وأن الطبيعة والموى يدعواننا إلى إينار اللذة عليها ، وأن المالم الذي المقاب ناظر لنا الدي منه نرجو الثواب ونخاف العقاب ناظر لنا رحيم بنا عليها ، وأن المالم والعدل فإن هذا المجور والجهل ويحب منا العلم والعدل فإن هذا

<sup>(</sup>۱۰) بفصول خ — (۱۲) عنەمن استتام خ — التى تبنا خ — (۱۳) سُيرة خ — وتقتضها اقتصاء خ — (۱۹) تدعوا بنا خ — (۱۸) فكثير ما خ – (۱۹) رحيا خ

المالك يعاقب المؤلِم منّا حوى من استحقّ الإيلام بقدر استحقاقه ، وأنه لا ينبغى أن نحتمل ألمـاً فى جنب لذّة يفضل عليها ذلك الألم فى كميته وكيفيته ، وأن البارئ جلّ وعزّ قد وكل الأشياء الجزئية من حوائجنا إلينا كالحراثة والنسج وما أشبه ذلك مما به قوام العالم وقوام المعيشة . فلتكن لنا مسلّمة لنبنى عليها

نقول: إنه إذا كانت الدنيا وآلامها منقطعة بأنقطاع العمر وكانت الدات العالم الذي لا موت فيه دائمة غير منقطعة ولا متناهية فالمغبون مَن اشترى الذة بائدة منقطعة متناهية بدائمة باقية غير منقطعة ولا متناهية . فإذا كان الامر كذلك تبعه ووجب منه أنه لا ينبغي لنا أن نطلب الذة لا بد في الوصول إليها من ارتكاب أمر يمنعنا من التخلّص إلى عالم النفس أو يوجب علينا في عالمنا هذا ألماً مقدارُه في كميته وكيفيته أعظم وأشدٌ من اللذة التي علينا في عالمنا هذا ألماً مقدارُه في كميته وكيفيته أعظم وأشدٌ من اللذة التي قد يترك كثيراً من هذه المباحات اليمرِّن نفسه على ذلك ويعوِّدها فيكون ذلك عليه في الموضع الواجب أهون وأيسر كماذكرنا في . كتاب الطب الروحاني ، . عليه في الموضع الواجب أهون وأيسر كماذكرنا في . كتاب الطب الروحاني ، . الأن العادة كماذكر القدماء طبيعة ثانية تسهل العسير وتونس بالمستوحش منه ، إن كان في الأمور الجسدية ، كما نرى الفيوج أقوى على المشي والجند أجرأ على الحرب ونحو ذلك مما لا خفاء به في تسهيل العادات الأمور التي كانت تصعب وتعسر قبل اعتيادها . وهذا القول وإن كان وجيزاً بحلاً — أعني ماذكرناه في مقدار اللذة المحصورة — فإن تحته من الجزئيّات أموراً كثيرة ، على ما قد بيّناها في «كتاب الطب الروحاني ، . المجزئيّات أموراً كثيرة ، على ما قد بيّناها في «كتاب الطب الروحاني ، .

 <sup>(</sup>۲) یختمل خ -- منجنب خ -- علینا خ -- (۳) إلیها والحراثة خ -- (٤) اشهه خ - ووجب عنه خ ( راجع ص ۱۰۳ س ۳ و ۱۷ ) -- (۱-۱۰) من الوصول خ -- (۱۳) لیمون .
 نضه خ -- (۱٦) الامور النفیسة خ -- (۱۷) من تسهیل ؟

فإنه إن كان الاصل الذي وضعناه من أنه لا ينبغي للعاقل أن ينقاد اللّه قلم يخشى معها ألماً يرجح على الآلم الذي يصل إليه من مكابدة ترك اللّه وقمع الشهوة ضحيحاً حقًا في نفسه أو مصادَراً عليه فقد وجب منه وتبعه أنّا لو قدرنا ٣ في حالة على أن نملك الارض كلّها مدّة عمرنا بارتكاب من الناس ما لا يرضاه الله تما كان به مَنعُنا من الوصول إلى الحيرة الدائمة والنعيم المقيم لم يكن ينبغي لنيا أن نفعل ذلك ولا 'نؤثره . ولو استحققنا أيضاً أو كان الاستحقاق ٢ غالباً علينا في أنّا إن أكلنا في المثل طبقاً من رُعَب رَمِدنا عشرة أيّام لم يَنبيغ أن يُؤثر أكله . وكذلك الحال فيا بين هذين المثالين اللذين ذكرناهما — على عظم أحدهما وصغر الآخر بإضافة — من الامور الجزئية التي كل واحد منها ٢ عفي عليه ليكثرة ما تحت هذه الجلة الكلية من الامور المفردات الجزئية

وإذ تد بان في هذا الموضع ما أردنا بيانه فلنقصد إلى بيان غرض آخر من ١٣ أغراضنا تاللهذا الغرض

فنقول: إنه لما كان الأصل الذي وضعناه من أنّ ربّنا ومالكنا مُشفِق علينا ناظر لنا رحيم بنا تبع ذلك أيضاً أنه يكره أن يقع بنا ألم، وأنّ جميع ما يقع المنا منه تما ليس من اكتسابنا واختياراتنا بل تما في الطبيعة فلأمر ضروري لم يكن بدّ من وقوعه. ووجب من ذلك أنه لا ينبغي أن نؤلِم تُحِسَّا بتّةً من غير استحقاق منه لذلك الإيلام أو لغير صرفينا عنه بذلك الألم ما هو أشدَّ منه. ١٨

<sup>(</sup>٤) لعل الصواب: فى الناس — (٥) ما كان به غ — (١) أيضا وكان خ — (٧) عالب عليناخ — رطب سرمديا عشرة خ — لم ينبغى خ — (٨) الذي ذكر ناهماخ — (١٠) كل واحد منهما خ — (١٠) كبير (تصحيح مشكوك فيه ): نسبة خ — (١١) تاتى عليه كثرة ما خ — الجحلة الثلثة (!) من خ — (١٣) تالى خ — (١٤) انه كاكان خ — الذي وصفناه خ — (١٥) ايضا وانه خ — (١٧) ان يؤلم محما مه خ — (١٨) الألم مما هو خ

٣ظ

وتحت هذه الجلة أيضاً تفصيل كثير يُدخِل فيها المظالم جميعاً، وما يتلذذ به الملوك من الصيد للحيوان ويُفرِط فيه الناس من الكد للهائم في استعالها. فوجب أن يكون ذلك كلة على قصدوستن وطريق ومذهب عقلي عدلي لا يتعدَّى ولا يُجارعنه . فيُوقع الآلمُ حيثُ يُرجَى به دفع ما هو أعظم منه ، نحو بط الجراح وكيِّ العضو التفن وشرب الدواء المُر البَشيع وتركِ الطعام اللذيذ خشية الأمراض العظيمة الآلية . وتكدَّ البهائم كدرَّ قصد لا عنف فيه إلا في المواضع التي تدعو الضرورة فيها إلى الإعناف ويوجب العقل والعدل ذلك كحت الفرس عند طلب النجاة من العدو ، فإنه يجب في العدل حينيز أن يُحتَ ويتلف في ذلك إذا رُجى به خلاص الإنسان ، ولا سمّا إذا كان عالماً خيراً أو له غناء عظيم في وجه من الوجوه العائد صلاحها على جملة الناس ، إذ كان غناء مثل هذا الرجل وبقاؤه في هذا العالم أصلح لاهله من بقاء ذلك الفرس . أو كرجلين وقعا في بريّة لا ماء فيها ومع أحدهما من الماء ما يمكن أن يخلص به ا نفسه دون صاحبه ، فإنه ينبغي في تلك الحالة أن يُؤثَر بالماء أعرّدُ الرجلين على الناس بالصلاح .

وأما الصيد والطرد والإبادة والإهلاك فينبغى أن يكون للحيوان الذى لا يعيش كمال العيشة إلا باللحم كالأثمن والنمور والذئاب وما أشبها ، والتى يعظم أذاها ولا مطمع فى استصلاحها ولا حاجة فى استعالها مثل الحيات والعقارب ونحوها . فهذا هو القياس فى أمثال هذه الأمور . وإنما جاز أن تُتلف هذه الحيوانات من جهتين : إحداهما أنها متى لم تتلف أتلفت حيوانات كثيرة .

فيذا هو القياس في أمثال هذه الأمور وأشاهيا

<sup>(</sup>۱) تدخل خ — ومما يتلذذ خ — (۳) فيوجب خ — (٤) يجاز عنه خ — يرجى به ومع ما خ — (٥) الحراج خ — (٦) الالمة خ — (٧) الذى مدعو خ — لعل المصواب : إلى الإعنات — (١٠) صلاحه على خ — (١١) وقفا فى خ — (١٦) التي يمظم خ

فهذا باب خاص بأمثال هذه الحيوانات ، أعنى التي لا تعيش إلا باللحم . وأمّا الاخرى فإنه ليس تخلص النفوس من جُنّه من جُنّت الحيوانات إلا من جُنّة الإنسان فقط . وإذا كان الامركذلك كان تخليص أمثال هذه النفوس من جُنتها شبها بالتطريق والتسهيل إلى الخلاص . فلمّا اجتمع للتي لا تعيش إلا باللحم الوجهان جميعاً وجب إبادتها ما أمكن ، لأن في ذلك تقليلاً من ألم الحيوان ورجاء أن تقع نفوسها في جُنّت أصلح

وأما الحيّات والعقارب والزنابير ونحوها فاجتمع لها أنها مؤلِمة للحيوان ولا تصلح أن يستعملها الإنسان كما يستعمل البهائم المعمولة فجاز لنلك إهلاكها وإبادتها وأمّا الحيوان المعمولة والعائشة بالعشب فلم يجب إبادتها وإهلاكها بل الرفق بالمعمولة على ما ذكرنا والاستقلال من الاغتذاء بها ما أمكن ومن إنسالها لئلا تكثر كثرةً تحوج إلى إكثار ذبحها ، لكن يكون ذلك بقصد وبحسب الحاجة . ولو لا أنه لا مطمع فى خلاص نفس من غير جُنّة الإنسان لَما أطلق حُكم العقل ذبحها البتة . وقد اختلف المتفلسفون فى هذا الأمر فرأى بعضهم أن يغتذى الإنسان باللحم ولم يَرَ بعضهم ذلك ، وسقراط تمن لم يُجزّ ذلك

ولمّا كان ليس للإنسان فى حُـكم العقل والعدل أن يؤلِم غيره تبع ذلَك ، أنه ليس له أن يؤلِم نفسه أيضاً. وصار تحت هذه الجملة أيضاً أمور كثيرة يدفعها حكم العقل ، نحو ما يعمله الهند من التقرَّب إلى الله بإحراق أجسادها وطرحها على الحداثد المشحوذة ، ونحو المنانيّة وجبّها أنفسها إذا نازعتها إلى الجماع ما وإضنائها بالجوع والعطش وتوسيخها باجتناب الماء واستعمال البول مكانه

وتما يدخل في هـذا الباب وإن كان دونه كثيراً ما يستعمله النصاري

<sup>(</sup>٤) شبیه خ — (٥) تقلیل خ — (٨) هلاکها خ — (١٣) وفیه اختلف خ — (١٤) لمپری خ — بمن لم یحری ذلك خ — (١٨) ونحو الطنانیة وحبها خ — (٢٠) بما یستعمله خ

26

من الترقّب والتخلّ في الصوامع وكثير من المسلمين من لزوم المساجد وترك المكاسب والاقتصار على يسير الطعام وبشعه ومُؤذِي | اللباس وخشنه ، فإن الله كاسب والاقتصار على يسير الطعام وبشعه ومُؤذِي | اللباس وخشنه ، فإن المكاسب والمكاسب و

ذلك كله ظلم منهم لانفسهم وإيلام لها لا يُدفَع به ألم أرجح منه . وقد كان سقراط يسير مثل هذه السيرة من أوّل عمره غير أنه تركها في آخر عمره على

ما ذكرنا قبل . وفي هذا الباب بين الناس تباين كثير جدًّا غير متطَّرق به . ولا بد أن نقول في ذلك قو لأ مقر آ لكون مثالاً

فنقول: إنه لما كان الناس مختلفين فى أحوالهم فمنهم غذى نعمة ومنهم غذى بؤس ومنهم من تطالبه نفسه ببعض الشهوات مطالبة أكثر كالمغرمين

بالنساء أو بالخر أو حبّ الرياسة ونحو ذلك من الأمور التي فيها بين الناس تفاوُت كثير صار الألم الذي يقع بهم من قمع شهواتهم مختلفاً اختلافاً كثيراً بحَسَب اختلاف أحوالهم . فصار المولود من الملوك والناشئ في نعمهم لا تحتمل

بصب الحدوث الثياب ولا تقبل معدته بشع الطعام بالإضافة إلى ما يقنع به المولود من العامة ، لكن يتألم من ذلك ألماً شديداً ، أو المعتادون أيضاً إصابة الدير ما من اللذات يتألمون عند المنع منها وتكون المؤونة عليهم متضاعفة وأبلغ

وأشد ممن لم يعتد تلك اللذة ، ومن أجل ذلك أنه لا يمكن أن يكون تكليفهم كلم تكليفاً سواء بل مختلفاً بحسب اختلاف أحوالهم . فلا يكلف المتفلسف من أولاد الملوك أن يلزم من الطعام والشراب وسائر أمور معايشه ما يكلف أولاد العامة إلا على تدريج إن دعت ضرورة . لكن الحد الذي

لا يمكن أن 'يتجاوز هو أن يمتنعوا من الملاذ التي لا يمكن الوصول إليها إلاّ

<sup>(</sup>۱) من الترهيب خ — في لزوم خ — (۲) الطعام و قشفه خ — (۳) الما أرجع منها خ — (۵) كثيرة خ — لعل الصواب : غير متطرق إليه — (۱) يبغن خ — (۱۱) والناس في خ — (۱۳) اصابة للذة خ — (۱۵) مما لم يعتاد خ — (۱۷) المتفلسفون خ — (۱۸) ما يسكلفه خ — (۱۹) الملاذ الذي خ

۽ ظ

بارتكاب الظلم والقتل وبالجلة بجميع ما يُسيخط الله ولا يجب فى حكم العقل والعدل ، ويُباح لهم ما دون ذلك . فهذا هوالحدّ من فوق أعنى فى إطلاق التنتم . وأمَّا الحدُّ من أسفل أعنى في التقشُّف والتقلُّل فأن يأكل الإنسان ما لا يضرُّه ٣ ولا يمرض عليه ولا يتعدّى إلى ما يستلذُّه غايةَ الاستلناذ ويشتهيه فيكون القصد إليه للذَّة والشهوة لا لسدِّ الجوع. ويلبس ما تحتمله بشرته من غير أذَّى ولا يميل إلى الفاخر والمنقَّش من اللباس ، ويسكن ما يقيه من الحرارة والعرد ٣ المفرطين ولا يتعدى إلى المساكن الجليلة الهبة المنقوشة المزخرفة إلا أن يكون له من سعة المال ما يمكن أن يتسع معه في مثل هذه الأمور من غير ظلم ولا تعدُّ ولا إجهاد لنفسه في الإكتساب ولذلك يفضل في هذا المعني المولو دون و من الآباء الفقراء والناشئون في الاحوال الرَّئة لأن التقلُّل والتقشُّف على أمثال هؤلا. أسهل كما كان التقلُّل والتقشُّف على سقراط أسهل منهما على افلاطون . وما بين هذين الحدّين فمباح لا يخرج به مستعمِلُه من اسم الفلسفة بل ١٦ يجوز أن يسمَّى بها ، وإن كان | الفضل في الميل إلى الحد الاسفل دون الاعلى -وكانت النفوس الفاضلة وإن كانت مصاحبةً الأجساد إُغذيت في نعمة تأخذ أجسادَها بالتدرُّج إلى الحدّ الأسفل . فأمّا مجاوزة الحدّ الأسفل فخروج عن ١٠ الفلسفة إلى مثل ما ذكرنا من أحوال الهند والمنانَّة والرهبان والنَّسَاك، وهو خروج عن السبرة العادلة وإسخاط الله تعالى بإيلام النفوس باطلاً واستحقاق

<sup>(</sup>٣) النقشف والعال خ -- مما لاخ -- (٤) ولا يتعذا الاما بستلذ عليه الاستدلال خ -- ويكون خ -- (١) وليسكن بما يوقيه خ -- (٧) والمنقوشة خ -- (٩) ولذلك يفسد في خ -- (١٠) لأن العال خ -- (١١) كان التعال خ -- أسهل منها على خ -- (١٢) وما بين : وسانين خ -- (١٣) في المثل الي خ -- (١٤) من نعمة خ -- (١٤) بأخذ أجدادها خ -- (١٦) والمثانية خ -- (١٧) باطلاق استحقاق خ

للإخراج عن اسم الفلسفة . وكذلك الحال فى مجاوزة الحدّ الأعلى ، نسأل الله واهب العقل وفارج الغمّ وكاشف الهمّ توفيقنا وتسديدنا ومعونتنا على ما هو الأرضى عنده والأزلف لنا لديه

وجملة أقول: إنه لمّا كان البارئ عزّ وجلّ هو العالم الذي لا يجهل والعادل الذي لا يجهل والعادل الذي لا يجور وكان العلم والعدل والرحمة بإطلاق وكان لنا بارئاً ومالكا وكنا له عبيداً علوكين وكان أحبّ العبيد إلى مواليهم آخَذهم بسيّرهم وأجراهم على سننهم كان أقرب عبيد الله جلّ وعز إليه أعلمهم وأعدلهم وأرحمهم وأرأفهم. وكل هذا الكلام مراد قول الفلاسفة جميعاً وإنّ الفلسفة هي التشبة بالله عز وجلّ بقدر ما في طاقة الإنسان ، ، وهذه جملة السيرة الفلسفية . فأما تفصيلها فعلى ما في ما في طاقة الإنسان ، ، وهذه جملة السيرة الفلسفية . فأما تفصيلها فعلى ما في عن النفس وكم مقدار ما ينبغي أن يُحرِي عليه المتفلسف أمرَه في الاكتساب عن النفس وكم مقدار ما ينبغي أن يُحرِي عليه المتفلسف أمرَه في الاكتساب والاقتناء والانفاق وطلب مراتب الرياسة

وإذ قد بينا ما أردنا بيانه في هذا الموضع فنرجع ونبين حما> عندنا ونذكر الطاعنين علينا ونذكر أنّا لم نسر "بسيرة إلى يومنا هذا ... بتوفيق الله ومعونته الستحق أنّ نخرج بها عن التسمية فيلسوفاً . وذلك أنّ المستحق لمحو اسم الفلسفة عنه من قصر في جزءى الفلسفة جميعاً ... أعنى العلم والعمل ... بجهل ما للفيلسوف أن يعلمه أو سار بما ليس للفيلسوف أن يسير به . ونحن بحمد الله ومنة وتوفيقه وإرشاده فهُرَآه من ذلك . أمّا في باب العلم فمن قبل أنّا لولم تكن عندنا منه إلا القوة على تأليف مثل هذا الكتاب لكان ذلك مانعاً عن أن يُمحَى عنا اسم الفلسفة فضلاً عن مثل كتابنا ، في البرهان ، و ، في العلم الإلمى ، .

<sup>(</sup>١٠) يمرع خ — (١٤) ونذكر الالم خ — (١٥) ونستحق خ — لمخق اسم خ

و . في الطبّ الروحاني ، وكتابنا . في المدخل إلى العلم الطبيعيّ ، الموسوم . بسمع الكمان، ومقالتنا . في الزمان والمكان والمدّة والدّهر والخلاء، و . في شكل العالم، و وسبب قيام الأرض في وسط الفلك، و وسبب تحرُّك الفلك على ٣ استدارة ، ومقالتنا . في التركيب، و . أنَّ للجسم حركة من ذاته وأنَّ الحركة معلومة ، ، وكتبنا في النفس | وكتبنا في الهيولي ، وَمُتبنا في الطُّب كالكتاب ه و والمنصوري، وكتابنا وإلى من لا محضره طبيب، : وكتابنا وفي الأدوية ٦ الموجودة، والموسوم : بالطبِّ الملوكي، والكتاب الموسوم . بالجامع، الذي لم يسبقني إليه أحد من أهل المملكة ولا احتذى فيه أحد بعدُ احتذائي وحذوى ، وكتبنا في صناعة الحكمةالتي هي عند العام الكيميا ، وبالجملة فقرابة ما تتي كتاب 1 ومقالة ورسالة خرجت عنَّى إلى وقت عملي هذه المقالة في فنون الفلسفة من العلم الطبيعيُّ والإلهيُّ. فأما الرياضيَّات فإنَّى مُقرُّ بأنَّى إنما لاحظتها ملاحظةً بقدر ما لمَّ يكن لى منها بدّ ولم أفن زماني في التمرُّر بها بالقصد منّى ذلك لا للعجزعنه . ومن ١٣ شا. أوضحت له عُذري في ذلك بأنّ الصواب في ذلك ما عملته لا ما يعمله الْمُفْنُونَ لَاعمارِهِ في الاشتغال بفضول الهندسة من الموسومين بالفلسفة . فإن لم يكن مبلغي من العلم المبلغ الذي أستحقُّ أن أسمَّى فيلسوفاً فمَن هو ليت شعرى ١٥٠ ذلك في دهر نا هذا

وأمّا الجزء العمليّ فإنّ بعون الله وتوفيقه لم أتَعَدَّ في سيرتي الحدّين اللذين حددت ، ولم يظهر من أفعالي ما استحققت أن يقال إنه ليست سيرتي سيرةً ١٩ فلسفيّة . فإنّى لم أصحب السلطان صحبة حامل السلاح ولا متولّى أعماله ، بل صحبته صحبة متطبّب ومنادم يتصرّف بين أمرين : أمّا في وقت مرضه فعلاجه

<sup>(</sup>٤) وان للحس خ --- (١٢) وأم أفى خ --- (١٣) ما تعمله خ --- (١٤) بفصول خ--- (١٧) لم ابعد خ --- اللذين حذوت خ

ه ظ

وإصلاح أمر بدنه ، وأمّا في وقت صحة بدنه فإيناسه والمشورة عليه — يعلم الله ذلك منى — بجميع ما رجوت به عائدة صلاح عليه وعلى رعيته . ولا ظهر منى الله منى حبح مال وسرف فيه ولا على منازعات الناس ومخاصاتهم وظلمهم، بل المعلوم منى ضد ذلك كله والتجافى عن كثير من حقوقى . وامّا حالتى فى مطعمى ومشربي ولهوى فقد يعلم من يُكثر مشاهدة ذلك منى < أنّ لم أتّعد حلاله الله طرف الإفراط ، وكذلك في سائر أحوالي ممّا يشاهده هذا من ملبس أو مركوب أو خادم أو جارية . فأمّا محتى للعلم وحرصى عليه واجتهادى فيه فعلوم عند من صحبني وشاهد ذلك منى أنّ لم أزل منذ حداثتي و إلى وقتي هذا مكبنا عليه حتى إنى منى اتفق لي كتاب لم أقرأه أو رجل لم ألقه لم ألتفت إلى شُغل بتة — ولو كان في ذلك على عظيم ضرر — دون أن آتى على الكتاب وأعرف ما عند الرجل . وإنه بلغ من صبرى واجتهادى أنى كتبت بمثل خط التعاويذ في عام الرجل . وإنه بلغ من صبرى واجتهادى أنى كتبت بمثل خط التعاويذ في عام سنة أعمله الليل والنهار حتى ضعف بصرى وحدث على فسخ في عضل يدى منعناني في وقتى هذا عن القرامة والكتابة ، وأنا على حالى لا أدعهما بمقدار منحدى وأستمين دائماً من يقرأ ويكتب لي

فإن كان المقدار | الذي أنا عليه من هذه الامور عند هؤلاء القوم يحطّى عن رتبة الفلسفة في العمل وكان الغرض من حذو سيرة الفلسفة عندهم غير ما وصفنا فليُثبتوه لنا مشاهدة أو مكانبة لنقبله منهم إن جاءوا بفضل علم ، أو نرده عليهم إن أثبتنا فيه موضع خطأ أو نقص . وهب أنّى قد تساهلت عليهم وأقررت بالتقصير في الجزء العملي ، فما عسى أن يقولوا في الجزء العلم ؟ فإن كانوا

<sup>(</sup>٣) وشرف فیه خ — (٤) فی مطمعی خ — (٥) < آنی لم أنندّ > : راجع ص١٠٧ س ٧ ، س ١٠٩ س ١٧ — (٦) يشاهده هذه خ — (٩) شغل فیه خ — (١١) فی علم واحد خ — (١٧) العرض من حذی خ

استنقصونى فيه فليُلقُوا إلى ما يقولونه فى ذلك لننظر فيه ونذعن من بَعد بحقهم أو زدّ عليهم غلطهم . فإن كانوا لا يستنقصوننى فى الجزء العلمي فأولى الأشياء أن ينتفعوا بعلى ولا يلتفتوا إلى سيرتى ليكونوا على مثل ما يقول الشاعر

اِعمَل بِعلِمي فَإِنْ قَطَّرْتُ فِي عَمَلِي يَنْفَعُكَ عِلْمي وَالاَ يَضْرُرُكَ تَقْصِيرِي

فهذا ما أردنا أن نودع فى هذه المقالة . ولواهب العقل الحمد بلا نهاية كما هو ٦ أهله ومستحقة ، وصلّى الله على المصطفين من عباده والخيرات من إمائه

نجز كتاب السيرة الفلسفية ، والله تعالى المحمود على كل حال دائما ابدأ سرمداً

## سیرت فلسفی رازی • ترجمه •

### بسمالله الرحمن الرحيم

چنین گوید ابوبکر محمدین زکریای رازی ـ که ایزد روانش را بآرامش و آسایش قرین داراد ـ که تنی چند ازاهل نظر وتميز وتحصيل چون مارا با عامهٔ ناس در خلطه و آميزش يافته و بامور معاش مشتغل ديدهاند بعيبجوئي وشكستن قدر ما برخاسته وچنین پنداشته اند که از سیرهٔ حکما انحراف حستهایم مخصوصاً از راه ورسمی که پیشوای ما سقراط داشته کناره کردهایم چهاز این حکیم نقل است که هیچگاه گرد درگاه ملوك نمي گرديد واگر ايشان طالب قرب او ميشدند دعوت ملوك را باستخفافرد ميكرد ، طعام لذيذ نميخورد وجامةفاخر نم پوشید ، دربند ساختن خانه وگرد کردن توشه و تولید شل نبود ، از خوردن گوشت ونوشیدن شراب وملازمهٔ لهودوری میجست ، بهمان خوردن گیاه و پیچیدن خود درجامهای ژنده قناعت می ورزید ، در صحرائی در خمی بیتوته میکرد ، باعوام وسلطان هیچگاه تقیه بکار نمی بست بلکه آنچه را برحق میدانست در لفظی روشن وبیانی صریح پیش همه بر زبان می آورد .

مخالفین نه تنها سیرت ما را خلاف این میدانند بلکه

ا معلوم نشد که غرض محمد بن زکریا از این جماعت کیست شاید بعضی از همان متکلمینی باشند که او یک عده از رسائل خود را بررد عقاید ایشان نوشته است. در باب استعمال مسخره آمیز « اهل نظر و تمیز و تحصیل » که رازی در اینجابکار برده رجوع شود بعنوان یکی از تألیفات او که «کتاب الاشفاق علی اهل التحصیل من المتکلمین والمتفلسفین » نام داشته است ( الفهرست ص ۲۰۰ واین ابی اصیبعه المتکلمین و قفطی ص ۲۷۶) حاشیهٔ آقای پل کراوس ناشر متن عربی این رساله.

در طرز زندگانی پیشوای ما سقراط نیز زبان بطعن گشوده گویند این سیرت خلاف مقتضای طبیعت وبقای نسل است و نتیجه عمل بآن جز خرابی عالم وفنای مردم نخواهد بود. جواب این مقوله را گوئیم:

آنچه در باب سیرت سقراط روایت کردهاند درست است و روش او در زندگانی همچنان بودهاست که ایشان گویند لیکن از این حکیم سیری دیگر منقول است که دشمنان بعمد از ذکر آنها خودداری نمودهاند تا مجال طعن در او ودر ما بر ایشان وسیع شود.

سیری که از سقراط منقول افتاد روشی است که آنحکیم از ابتدای امر تا مدتی طویل از عمر خود برآن میرفته لیکن بعدها از غالب آنها عدول کرده چنانکه در موقع مرگ چندتن دخترا داشته و دراین قسمت از زندگانی بجنگ دشمن رفته و در مجالس عیش ونوش حضوریافته و از خوردن لذیذاطعمه بغیر از گوشت بهره برداشته و حتی کمی شرابنیز نوشیدهاست و این مراتب پیش کسانی که باستقصای اخبار اعتنائی دارند معلوم ومشهور است.

چون سقراط در قسمت اول از عمر خویش دلباختهٔ فلسفه بوده و بتحصیل آن عشق میورزیده زمانی را که بایستی صرف شهوات ولذات شود نیز در این راه گذاشته و یک باره خود را فدای این منظور کرده وچون طبعاً نیز باین سمت کشید میشده در

١ - قفطي ( ص ٢٠٠٠ ) گويدكه از سقراط سه پسر ماند ( حاشيهٔ ناشر متن عربي)

کسانی که در فلسفه بسزا نمی نگریسته اند و اشیائی پست را بر آن رجعان می نهاده بنظر خواری دیده است واین مسئله بدیهی است که هر کس در ابتدای طلب منظوری براثر کثرت شوق وشدت میل راه افراط میرود ومخالفین را دشمن میدارد وچون بمقصود خویش دست می یابد و پای طلب او برمقامی مستقر میگردد شور افراط او تسکین می یابد و بحال اعتدال باز میگردد و سراینکه گویند هرتازه ای را لذتی است همین است و سقراط نیز در آن مدت از عمر خود دستخوش همین حال کلی بوده است. بعلاوه آنچه از حالات او نقل کرده اند قسمت عجیب و نادر آن است یعنی همان قسمتی است که باروش سایر مردم در زندگانی تفاوت داشته و بدیهی است که عامه بنقل و روایت مسائل بدیع و نادر حریص ترند تا بنقل امور عادی و معمولی.

با اینکه اعتراف داریم که در تعقیب سیرت درست سقراط از کشتن هوی ودوستداری علم وجهد در طلب آن بمقام او نرسیده ایم باز تصور نمی کنیم که در پیروی از قسمت پسندیدهٔ سیرت او راه خلاف رفته باشیم واگر هم خلافی باشد در کمیت آن سیرت است نه در کیفیت آن واقرار ما بنقص خود در این مرحله نقصی نتواند بود چه این عین حقیقت است و اقرار بحق عین فضیلت وشرف. این است جواب ما در این خصوص.

اما در جواب آنچه درباب سیرت اولی سقراط گفته و بعیبنجوئی آن پرداخته اند گوئیم که در این مورد هم اگرملامتی وارد است مربوط بکمیت آن است نه بکیفیت آن ، چه پوشیده

نیست که فضل مرد چنانکه در کتاب « طب روحانی » گفته ایم در فروشدن در شهوانیات و ترجیح نهادن آن برامور دیگر نیست بلکه حق آن است که مرد از هرچه که بدان نیازمند است بقدر لزوم برگیرد واندازه نگاه دارد تا در پایان لذتی که دریافته است او را ألمی فرا نرسد.

سقراط نیز از حدی که افراط شمرده میشد و در حقیقت سزاوار سلامت و موجب خرابی عالم وانقطاع نسل بودعدول کرد و بتولید نسل و جنگ با دشمن و حضوردر مجالسعیش و نوش اقدام ورزید و کسی که این سیره را برگزیده باشد از زمرهٔ گروهی که در خرابی دنیا و نسل میکوشند کناره گیری جسته است و هر کس که در دریای شهوات غوطه ور نیست جز این نتوان کرد و ما اگرچه در عالم قیاس با سقراط سزاوارنام فلسفه نیستیم لیکن در مقابل کسانی که شیوهٔ ایشان فلسفه نیست حق آنرا داریم که این نام را جهت خود بخواهیم.

چون ذیل مطلب باینجا کشید لازم میدانیم که کلمهای چند نیز برای فایدهٔ دوستداران وطالبان علم درباب سیرت فلسفی بیان کنیم پس گوئیم: مطلبی که در این مقاله غرض توضیح آن است مبتنی بر اصولی است که آنها را در کتب دیگرخود بیان کرده ایم وبرای آنکه مقاله بدرازا نکشد خواننده را بآن کتب حواله میدهیم مثل کتاب « علم الهی » و « طبروحانی » و تألیف دیگر ما در « ملامت کسانی که بادعای فلسفه عمر را در تحصیل زوائد هندسه میگذرانند» و کتابی بنام « شرف صناعت

کیمیا » مخصوصاً کسی که بخواهد کاملاً بمقصود ما در این مقاله پی ببرد از مراجعه بکتاب طب روحانی بی نیاز نخواهد بود و اصولی که ما دراینجا فروع کلام خود را در باب سیرت فلسفی برآن می نشانیم مأخوذ ازهمان کتابست بقرار ذیل:

، ۔ هرکس را پس از سرگ حالی است خوش یا ناگوار نظیر حالی که اوقبل از تفرقهٔ میان جسم وجان داشته.

۲ - کمال مطلوبی که در پی آن موجود شده وبسمت آن رهسپاریم تحصیل لذات جسمانی نیست بلکه طلب علم و بکار داشتن عدل است تا بدین وسیله از این عالم رهائی یافته بعالمی دیگر که مرگ وألم را در ساحت آن راهی نیست هدایت شویم.

م ـ خواهش نفس سرکش و طبع حریص ما را بدنبال اذات آنی میکشد لیکن عقل برخلاف غالباً ما را از طی این طریق نهی میکند و باموری شریفتر میخواند.

ع ـ پروردگارما ـ که از او چشم ثواب داریم وبیمعقاب برما نگران است ، از راه رحمت آزار برما نمی پسندد ، ستم ونادانی را از ما زشت میدارد واز ما خواستار عدل وعلم است بنابراین کسی که بآزار پردازد و سزاوار آزار شود بقدر استحقاق گرفتار عقوبت او خواهد شد.

۵ - هیچکس نباید در پی لذتی رودکه ألم ناشی ازآن
 کمأ و کیفا برآن لذت بچربد.

ء ـ قوام عالم و بناى معیشت مردم بر روى اشیائی

جزئی است از قبیل زراعت ویافندگی ونظایر آنها ایزد جلیل عزیز راه بردن آنها را برای رفع حوائج زندگانی در عهدهما گذاشته.

این اصول مسلمه ایست که بیانات ما برآنها مبتنی خواهد بود پس گوئیم: چون لذات وآلام دنیائی با گسیختن رشتهٔ عمر نابود میشود و لذات عالمی دیگر که جاوید است پایدار و بی پایان خواهد بود پس آنکه لذت باقی نامتناهی را بلذتی محدود وناپایدار بفروشد مغبون است.

اگر امر چنین است پس بالنتیجه ما را نمیرسدکه در پی لذتى باشيم كه وصول بدان ما را از فيض عالمي روحاني بازدارد یا در همین عالم ما را دچار المی سازد که رنج آن در کمیت وکیفیت بر لذتی که جویای آنیم فایق آید ، از این نوع گذشته در طلب سایر لذات مانعی نیست. با این حال مرد حکیم غالباً بترك بسياری از اين لذات غير ممنوع مي گويد و نفس خود را باین ترك عادت میدهد تا در موارد لزوم ـ چنانکه در کتاب طب روحانی گفته ایم ـ بسهولت بتواند پایداری کند چهعادت بگفتهٔ قدما طبیعتی ثانوی است ولیاقت آنرا دارد که باتمرین هرمشکلی را آسان وهر امر غریبی را آشنا سازد واین حالچه در باب امور نفسانی وچه درمورد امور جسمانی هردو میسر است چنانکه سیبینیم که قاصد از سردم معمولی چابک ترمیرود و لشکری در جنگ از سایرین جری تراست واین جمله سیفهماند که بوسیلهٔ عادات اکتسایی میتوان اموری راکه ابتدا دشخوار

و ناملایم مینموده آسان وهموار کرد.

این بیان ما درباب لذت گرچه مختصر است ولی متضمن جزئیات کثیری است که در کتاب طب روحانی ببیان آنها پرداخته ایم از آن جمله اینکه اگر اصلی که ذکر کردیم یعنی اینکه عاقل نباید اسیر دست لذتی شود که الم تابع آن برالیی که در ترك لذت و کشتن شهوت هست راجح آید و نی نفسه صحیح یا منطقاً مسلم است پس نتیجهٔ آن اینخواهد بود که اگرفرضاً برما ممکن شود که مادام العمر برپهنهٔ زمین مسلط آئیم ولی بامردم بشکلی معامله کنیم که رضای خدا در آن نباشد وما را از وصول بخیر باقی ونعمت جاوید باز دارد نباید پی سپر این راه شویم و آن لذت را براین حرمان ترجیح نهیم. همچنین اگر مطمئن باشیم یا حال اطمینان برما غالب باشد که باخوردن طبقی از خرما یکجا ده روز از درد چشم راحت که باخوردن طبقی از خرما یکجا ده روز از درد چشم راحت نخواهیم داشت باید از این خوراك چشم بپوشیم و همین حال

رای ما فرستاده: « رازی در کتاب دیگر خود بنام کتاب منافع الاغذیة ومضارها که بسال ۱۳۰۵ در قاهره بطبع رسیده همین مطلب را در باب خرما مطرح کرده وابن البیطار هم در کتاب الجامع لمفردات الادویة ( طبع قاهره سال ۱۳۱۹ ج رص ۱۴۰ و البیطار هم در کتاب الجامع لمفردات الادویة ( طبع قاهره سال ۱۳۱۹ ج رص ۱۴۰ و موافین ترجمه لکلرك Leclerc بابن اشاره نموده. این نکته را مؤلفین یونانی نمیشناخته حتی حنین بن اسحاق هم بآن برنخورده است. شاید این قضیه ناشی از روایات باستانی ملل شرق باشد. هم امروز فلاحان مصر سفلی براین عقیده اند که دردچشم نتیجهٔ شکوفهٔ خرماست. دردچشم در ممالک شرق نزدیک همیشه در همین فصل یعنی در ماه دوم بهار شروع وبماه اول بائیز ختم میشود واین بهیچوجه مربوط بخرما نیست بلکه نتیجهٔ گرما ومگس است. در شام عامه درد چشم رانتیجهٔ شکوفهٔ انار میدانند ( حاشیه ناشر متن عربی )

وجود دارد برای اموری که ما بین این دو مثال ـ یکی راجع بامور عظیمه دیگری مربوط بمسائل جزئی ـ قرار دارند و هر کدام نسبت بامر عظیمتر کوچک و نسبت بامر کوچکتر عظیم محسوب میشوند و تعداد آنها بعلت فراوانی مثال در هر دو طبقه در اینجا برای ما ممکن نیست.

چون این غرض روشن شد بذکر غرضی دیگرکه تالی آن بشمار میآید میپردازیم:

بنابراصل مذکور در فوق که پروردگار و مالک ما برما مشفق وبديدهٔ رحمت نگران است پس از وقوع رنج والمنيز برما بیزار است وآلام جبری که بما میرسد و ما را در ورود آنها اختیاری نیست ناچار بمصلحتی ودر پی ضرورتی است. بنابراین هرگز نباید بغیر استحقاق بذی حسی المی برسانیم مگر اینکه با این الم المی شدیدتر از آنرا از او دفع کنیم واین جمله نیز متضمن تفصیلات کثیری است که جمیع اقسام آزار را شامل است مثل آزاری که از ملوك در شكار حيوانات سرميزند و افراطی که مردم در تحمیل رنج بر چهارپایان باری و سواری خود روا میدارند و غیرذلک که همه باید بقصدی وبرطریقه و روش عقلی وعدلی جاری باشد و هیچوقت بافراط و تجاوزاز حد انصاف نکشد مثلاً رساندن الم در جائی که امید دفع المی شدیدتر از آن باشد جائز است مثل شکافتن جراحت وداغ نهادن برعضو فاسد و نوشیدن داروی تلخ ناگوار وخودداری ازاطعمه لذید از ترس امراض سخت دردناك و تحمیل رنج بر چهارپایان

بدون عنف برای منظوری و در این موردگاهی عنف ضروری است و عقل و عدل آنرا روا میدارد مثل رکاب کشیدن براسب برای نجات از چنگ دشمن ، در این حال عقل مقتضی است که اسب برانگیخته شود حتی چون خلاص جان انسان منظور است تلف شدن آن نیز در پی این مطلوب مجاز است بخصوص اگر سوار مردی عالم و خیر و یا صاحب دولتی باشد که سردم را بوجهی از وجوه از دولت او بهرهای حاصل شود و بکار صلاح ناس بیاید در این صورت بقای آن مرد برای صلاح حال مردم از بقای اسب لازم تراست ، مثال دیگر مثل دو مردی است که در بیابانی بیآب بمانند و همراه یکی از آن دو همان مقدار آبی باشد که باآن بتوان جان یکی را از مرگ رهائی بخشید. در این مورد آن آب باید بکسی داده شود که بقایش برای صلاح مردم لازمتر است ودر اشباه ونظایر این موارد نیز بر همين منوال بايد قياس كرد.

اما در باب شکار و کشتن وبرانداختن حیوانات ، این عمل در مورد آنهائی جایز است که منحصراً از گوشت تغذیه میکنند مثل شیر وپلنگ و گرگ وسایر حیواناتی که آزارشان زیاد است و استفادهٔ از آنها غیر ممکن و استخدام آنها مطلوب نیست مثل مار وعقرب ونظایر آنها.

برانداختن این حیوانات از دو راه مجاز است یکی آنکه اگر آنها را برنیندازند از وجود آنها بحیوانات دیگر آزارفراوان میرسد و عموم حیوانات گوشتخوار چنینند دیگر آنکه نفساز

هیچ جسدی جز از جسد انسان مفارقت نمیکند و چون حال حیوانات چنین است پس جدا ساختن این قبیل نفوس از اجساد در حکم باز کردن راهنجاتی جهت آنهاست و از آنبابت که در حیوانات گوشتخوار هردو حال موجود است پس برانداختن آنها حتی الامکان واجب میآید چه در نتیجهٔ این کار همالم حیوان تقلیل می یابد و هم امکان آنکه نفس او در اجسادی صالح تر حلول کند فراهم میشود!.

اما در مورد اقسام مار وعقرب و زنبور ومانند آنها چون هم بحیوانات دیگر آزار میرسانند و هم لیاقت آنرا ندارند که انسان از آنها نیز مانند چهارپایان فایدهای بردارد در کشتن و نابود ساختن آنها حرجی نیست.

کشتن حیوانات اهلی وجاند ارانی که از علف تغذیه میکنند روانیست مگر بمدارا چنانکه گفتیم و بهتر آن است که حتی المقدور از غذا قراردادن گوشت و تکثیر مثل آنها خودداری کنند تا عدد آنها چندان زیاد نشود که بذیج مقدار عظیمی از آنها احتیاج افتد بلکه این کار درپی منظوری و برحسب حاجتی عمل شود واگر مسئله نجات دادن نفس این حیوانات ازقید

ا ـ این قول رازی را در باب اینکه برای نفوس حیوانات در حلول در جسد انسان راهی جز قتل و ذبح آنها نیست ابوحاتم رازی نیز از او نقل کرده ودر اینقول رازی با پرفیریوس وجامبلیقوس موافق است ظاهراً فلوطینیوس وما کروییوس وفلوطرخس در نقل قول افلاطون ( درکتاب طیماوس وفیدون ) درباب فرود آمدن روح انسان در اجساد خسیس تر دچار غلط شدهوییانات حکیم را نقل بلفظ کردهاند ، رجوع کنید ایضاً برسائل اخوانالصفا ۳ : ۲۹ و ۴ ؛ ۲۷ و ۲۹۸ وحکمةالاشراق سهروردی ص عهم ( حاشیه ناشر متن عربی )

بدن آنها در میان نبود البته عقل هیچوقت ذبح آنها را روا نمیداشت وفلاسفه در این باب اختلاف کردهاند جمعیخوردن گوشت را اجازه داده وبعضی دیگر جایزندانستهاند وسقراط از کسانیاست که باین کار رأی نداده.

چون حکم عقل و عدل آزار بغیر را روا نمیداردبطریق اولی رساندن آزار بخود نیز روا نیست واینحکم هم شامل جزئیاتی کثیراست که عقل آنها را نتواند پذیرفت مثل عمل مردم هند در سوختن اجساد خود وافکندن خویش بر آتش سوزان بقصد تقرب بخدا و روش مانویه در بریدن نفس خود هرگاه که خاطر بجماع میل کند وعادت دادن خویش بگرسنگی و اجتناب از استعمال آب وبکار بردن بول بجای آن.

رهبانیت وصومعه گیری عیسویان و اعتکاف مسلمین در مساجد و خودداری از کسب و تقلیل در طعام و خوردن اغذیهٔ ناگوار و پوشیدن لباس درشت را نیز میتوان ازهمین قبیل شمرد اگرچه اهمیت آنها بمراتب کمتر است.

این امور همه ستمی است که جماعتی برنفس خود روا میدارند و تحمل رنجی است که بوسیله آن رنجی بزرگتر زائل نمیشود. سقراط نیز در اول عمر بر این سیرت میرفت لیکن چنانکه گفتیم در آخر عمر از آن رو بر تافت و حکما را در این خصوص عقایدی متضاد است که چون ذکر آنها از حوصلهٔ این مختصر بیرون است ناچار ببیان قولی بعنوان نمونه قناعت می ورزیم پس گوئیم :

مردم را احوال مختلف است ، طایفهای نازیروردتنعمند و گروهی پروردهٔ رنج و درد ، جمعی نیز بخواهش نفس در طلب شهوانیات جدی بلیغ بکار میبرند مثل کسانی کهفریفته حمال زنان یا لذت شرب شرابند یا طالب تحصیل ریاست واین قبیل امور بنابراین احساس رنجی که از کشتن شهوت برمیخیزد در همه یکسان نخواهد بود و برحسب احوال اشخاص اختلاف ييدا خواهد كرد مثلاً بدن ابناء ملوك و متنعمين تحمل جامة درشت و معدهٔ ایشان تاب غذای نا گوار ندارد و در این حال دچار المی شدید خواهد شد درصورتی که بقیاس با ایشان ابناء عامه را در درشت پوشیدن و ناگوار خوردن رنجی چندان نخواهد بود ، بهمین طریق کسانی که بیکی از لذاتخو گرفته اندجون ایشانرا از آن باز دارند رنج ایشان بسی شدیدتر و چندینبرابر بیشتر از رنج کسانی خواهد بود که باین لذات عادت داشته. از این رو نمیتوان همهٔ مردم را بیک نوع تکلیف واحدمکلف ساخت بلکه هر طایفه را باید فراخور حال خود زیر این بار آورد مثلاً فیلسوف نباید ابناء ملوك را بهمان طعام وشرابو ساير امور معاشىكه بابناء عامه تكليف ميكند وادارد مكربتدريج و درصورت ضرورت ولی برای آنکه از حد تجاوز نکنند باید ایشانرا برآن داشت که از لذاتی که رسیدن بآنها جز بارتکاب ظلم وقتل میسر نشود و اموری که موجب تحریک غضب خداوند و مخالف حکم عقل و عدل است خودداری نمایند. از این نوع گذشته طلب سایر لذات رواست و این حد اعلای

لذت طلبی است اما حداسفل یعنی حدی که سرحد بین لذت قلیل و ریاضت وامساك محسوب میشود آن است که مردآنقدر بخورد که رنجی نبیند و بناخوشی نیانجامد ودر این راهبحدی نرسد که خوردن را بقصد لذت و کامجوئی طالب شود وغرض سدجوع از میان برود ، جامهای بپوشد که بدن او را راحت دارد وآزار نرساند و بلباس فاخر و رنگین نگراید ، خانهای اختیار کند که نگاهبان او از سرما و گرمای شدید باشدوبمساکن اجلیل آراسته و پرنقش ونگار قصد نکند اما اگر مالی فراوان و استطاعتی در معیشت او را فراهم است وبدون ستم و تجاوزو تحمیل رنج برنفس میتواند دایرهٔ زندگانی خود را وسیعتر کند اشکالی در پیش نخواهد بود.

با رعایت این ترتیب کسانی که از پدرومادری بینوا زاده و در فقر و مسکنت بارآمدهاند میتوانند رستگار شوند وبسیرهٔ صلحا خوگیرند چه بردن بار ریاضت وامساك بر این طایفه بسی آسان تر است تا بردیگران چنانکه بر سقراط آسان تر بود تا بر افلاطون. آنچه بین این دو حد اعلی واسفل هست رواست و کسی که آنرا بکار دارد از شمار فلاسفه خارج نیست بلکه میتوان سیرهٔ او را سیرهای فلسفی خواند گرچه بهتر آن است که فیلسوف بحداسفل مایلتر باشد تا بحداعلی چه نفوس فاضله با اینکه مصاحب اجسادی نعمت پرورده باشند خواهی نخواهی ایشانرا بطرف حداسفل لذت میکشانند. اما پائین تر ازحداسفل از حکمت خارج است مثلاً سیرت مردم هند و مانویه ورهبانان

وناسکین چون از روش عادلانه منعرف وبراثر تعمیل رنج بر نفوس معرك غضب الهی است نمیتوان بعق نام فلسفه برآن نهاد وهمین حکم جاری است درباب لذاتی که از حداعلی متجاوز باشند ، از خداوند که بخشندهٔ عقل وگشایندهٔ غم و هم است توفیق ویاری خواهیم تا ما را برآنچهخواست اوست بدارد و بآنچه که سبب قرب باوست هدایت فرماید.

خلاصهٔ کلام آنکه چون پروردگار عز وجل عالمیاست که جهل در او راه ندارد وعادلی است که ساحتش از جور بری است و علم وعدل و رحمتش بر اطلاق است و خالق و مالک ماست و مابندگان حلقه بگوش اوئیم و محبوب ترین بندگانش پیش مولای خود آن است که بهتر بر سیرت مولی رود ومطیع تر فرمان او را بکار بندد پس نزدیکترین بندگان بخدای عز وجل داناترین وعادل ترین ورحیم ترین ومهربان ترین ایشان است ومراد از این گفتهٔ حکما که : « فلسفه تشبه به خداوند عز وجل است بقدر طاقت انسانی » همین استو تفصیل آنرا ما در کتاب طب روحانی آورده و گفته ایم که پیرایش نفس ازخوی بد چگونه حاصل تواند شد وحدی که فیلسوف باید در اکتساب معیشت و جمع زاد وطلب مراتب ریاست ازآن فراتر نرود چیست.

حال که از بیان غرض خود فراغت یافتیم بتقریر حال خویش و طعن طاعنین در ما میپردازیم و سیرت خود را که تا این تاریخ بتوفیق خداوند داشته تشریح می کنیم تا

بدانند که هیچ سیرتی در ما نبوده است که بدان سزاوارخروج از صف فلاسفه شدهباشیم چه کسی سزاوار این عقوبت خواهد بود که در شناختن آنچه فیلسوف باید بشناسد وعمل بسیرهای که فیلسوف باید برآن رود قاصر آید و این دو جزء فلسفه یعنی علم و عمل را بحد کمال مورد اعتنا قرار ندهد وچنین کس است که استحقاق اختیار نام فیلسوف ندارد وچون ساحت ما بحمدالله و توفیق وارشاد او از این تقصیر بری است دشمنان را مجال طعن در ما تنگ خواهد بود.

اما در قسمت علمی اگر ما را هیچ توانائی دیگر جز تألیف همین کتاب حاضر نبود کسی را مجال آن نمیرسید که ما را از استحقاق اختیار نام فیلسوف منع کند تا چه رسد به کتبی دیگر مثل کتابی که در « برهان » نوشته ایم و کتاب « علم الهی » و کتاب « طب روحانی » و کتاب « مدخل علم طبیعی » بنام « سمع الکیان » و مقاله ای در « زمان و مکان و مدت و دهر و خلاء » و « سبب قیام زمین در وسط آسمان » و «سبب مرکت مستدیر آسمان » و مقالاتی دیگر در « ترکیب » و حرکت مستدیر آسمان » و مقالاتی دیگر در « ترکیب » و « اینکه جسم را حرکتی ذاتی است و حرکت معلوم است » و کتب دیگر ما در باب «نفس و هیولی » و کتبی در طب مثل کتاب منصوری » و « من لایحضره الطبیب » و چند کتاب در باب « ادویه » و کتاب موسوم در باب « ادویه » و کتاب موسوم به « جامع ا » که هیچکس پیش از ما بتألیف چنان کتابی

۱ ـ همان حاوی کبیر.

نپرداخته و بعد از ما هم مانند آنرا نتوانسته استبیاورد و کتب دیگر ما در « صناعت حکمت » که عامه آنرا کیمیا خوانند.

اجمالا تا این تاریخ که کتاب حاضر نوشته میشودقریب بدویست کتاب و مقاله ورساله در فنون مختلفهٔ فلسفه ازعلوم الهی و حکمتی از زیردست من بیرون آمده است.

اما در ریاضیات اعتراف دارم که مطالعهٔ من دراین رشته فقط تا حد احتیاج بوده است و عمداً ولی نه از راه عجزنخواستهام که عمر خود را در مهارت یافتن در این رشته برباد دهمواگر کسی انصاف داشته باشد عذر مرا موجه خواهد شمرد چهراه صواب همان است که من رفتهام نه آنکه جمعی فیلسوف مآب میروند و عمر خود را در اشتغال بفضولیات هندسه نابودمیسازندا بهرصورت اگر با این درجه از دانش که دارم مستحق نام بهرصورت اگر با این درجه از دانش که دارم مستحق نام فیلسوف نباشم پس که را در این زمان استحقاق نام این عنوان فراهم خواهد شد.

اما در قسمت عملی بعون و توفیق الهی هیچوقت ازدو حدی که سابقاً معین کردم تجاوز ننموده و راهی نرفته ام که کسی تواند گفت که سیرت من سیرتی فلسفی نبوده است مثلاً هیچگاه بعنوان مردی اشکری یا عاملی کشوری بخدمتسلطانی نپیوسته ام و اگر در صحبت او بوده ام از وظیفه طبابت ومنادمت

ا \_ رازی کتابی در همین باب بنام « الردالی من اشتغل بفضول الهندسة » داشته ( قفطی ص ۲۷۳ ) وشاید غرض رازی ازاین مردم طرفداران فلسفهٔ جدید فیثاغورس یعنی حرانیین بوده است. ( حاشیه ناشر متن عربی )

قدم فراتر نگذاشته ، هنگام ناخوشی بپرستاری واصلاح اسر جسمی او مشغول بوده و در وقت تندرستی بموآنست ومشاورت او ساخته ام وخدا آگاه است که در این طریقه نیز جز صلاح او و رعیت قصدی دیگر نداشته ام ، در جمع مال دستخوش حرص و آز نبوده ومالی را که بکف آورده ام بیهوده برباد نداده ام ، با مردم هیچوقت بمنازعه و مخاصمه برنخاسته وستم در حق با مردم هیچوقت بمنازعه و مخاصمه برنخاسته وستم در حق کسی روا نداشته ام بلکه آنچه ازمن سرزده است خلاف این بوده حتی غالب اوقات از استیفای بسیاری از حقوق خودنیز در گذشته ام .

در باب خوردن وآشامیدن واشتغال بملاهی کسانی کهمرا در این حالات دیدهاند دانسته که هیچگاه بطرف افراط متمایل نبودهام و در پوشاك و مرکوب ونو کر و کنیز نیز در همین حد میرفته اما علاقهٔ من بدانش وحرص و اجتهادی را که در اندوختن آن داشتهام آنان که معاشر من بودهاند میدانند ودیدهاند کهچگونه از ایاء جوانی تاکنونعمرخودرا وقف آن کردهام تاآنجاکه اگر چنین اتفاق میافتاد که کتابی را نخوانده و یا دانشمندی را بهلاقات نکرده بودم تا از این کار فراغت نمی یافتم بامری دیگر نمی پرداختم واگر هم در این مرحله ضرری عظیم در پیش بود تاآن کتاب رانمیخوانده و از آن دانشمند استفاده نمیکردم از پای نمی نشستم و حوصله و جهد من در طلب دانش تا آن حد بود که در یک فن بخصوص بخط تعویذ (یعنی خط مقرمطو ریز) بیش از .... ۲ ورقه

چیز نوشته و پانزدهسال از عمر خود را شب وروز در تألیف جامع کبیر ( همان حاوی ) صرف کردهام وبر اثر همین کار قوهٔ بینائیم را ضعف دست داده وعضلهٔ دستم گرفتار سستی شده و از خواندن ونوشتن محرومم ساخته است با این حال از طلب باز نماندهام پیوسته بیاری این و آن میخوانم وبردست ایشان مینویسم.

پس اگر اموری که گذشت در پیش چشم مخالفین باعث تنزل رتبهٔ من در مقام فلسفهٔ عملی است و غرض ایشان پیروی از سیرهٔ دیگری است آنرا بهشاهده یا مکاتبه بما بنمایانند تا اگر از سیرهٔ ما بهتر است آنرا اختیار کنیم واگر خطائی و نقصی در آن راه دارد برد آن بپردازیم.

در جزء عملی میتوانم در مقابل دشمنان خود گذشت کنم و بتقصیر خود در این مرحله اذعان آورم اما نمیدانم که در قسمت علمی چه خواهند گفت. اگر واقعاً در این طریقه مرا ناقص می بینند گفتار خود بیاورند تا پس از نظر اگرحقست بحقانیت آن معترف شوم واگر باطل است ایشان را برباطل خود بیا گاهانم و اگر این نیست و فقط بروش عملی وسیرهٔ من در زندگانی اعتراضی دارند آرزو چنان است که از دانشم بهره برگیرند و بسیرهٔ من نظری نداشته باشند و بگفتهٔ شاعر عمل کنند که گوید :

۱ معاصرین رازی از راه بدخواهی نابینائی او را بعضی نتیجهٔ اشتغال بکیمیا و پارهای دیگر بر اثر کثرت اکل باقلاد انسته اند ( ابن ابی اصیبعه ۱ : ۳۱۳ وقفطی ص۲۷۳ والفهرست ص ۹۹۳) محاشیه ناشر متن عربی.

اعمل بعلمی فان قصرت فی عملی ینفعرک تقصیری ۱

ـ خاتمه ـ

ر ـ وهمین مضمون رابا بیانی لطیف تر حافظ گوید : کمال سرمحبت ببین نه نقص گناه

The philosophical writings of Rhazes were never so widely known as his medical works, chiefly because they were condemned as heretical by almost all muslim religious schools.

For the commemoration ceremony of the eleven hundreth year of the birth anniversary of this great Iranian physician and philosopher to be held in Tehran, Professor A. A. Hekmat, President of the National Commission of Unesco for Iran had suggested that one of the philosophical works of Rhazes be published. So the present work: al- Sirat al- Falsafiya which is in reality a form of autobiography and an apology of his moral and philosophical ideas and of his private life, was chosen for publication. The text of the book has been photographed from the "Opera Philosophica" (رسائل فلسفية) P. 99 - 111, edited by the late Paul Kraus in Cairo in 1939, and the Persian translation by the late Abbas Igbal published in Tehran in 1936, has been added to it. An introduction to al-Sirat al-Falsafiya which was published by Paul Kraus in Orientalia vol. IV, 1935 in an article entitled Raziana I, P. 300 - 334, Abbas Iqbal has also included the translation of this introduction, which we have reproduced here.

It was also felt that a detailed introduction on the life, works and ideas of al-Razi should be added to the present publication, and it is sincerely hoped that this may prove useful to scholars and readers.

M. Mohaghegh Tehran, Sept. Ist 1964

#### INTRODUCTION

Rhazes (this is the latinized form of his name, which was in full Abu Bakr Muhammad ibn Zakarīya ibn Yahya al-Razi) was born in Raiy, near modern Tehran, on the Ist of Shacban 251 A. H./ 865 A. D. and died there on the 5th of Shacban 313 A. H/ 27th of October 925 A. D.

Rhazes, undoubtedly the greatest physician of the Islamic world and one of the great physicians of all time, is said to have come to the study of medicine somewhat late in life. He learned medicine in Baghdad, then the leading center of learning in the known world and later returned to Raiy where he directed a hospital.

Rhazes is the author of a large number of books in many fields of science. Abu Raihan al-Biruni wrote a catalogue of Rhazes' works amounting to 184 items which can be classified as follows:

Medicine 56 books physics 33, logic 7, mathematics and astronomy 10, commentaries and abridgments 7, philosophy and hypothetical sciences 17, metaphysics 6, theology 14, alchemy 22, atheistic books 2, and miscellaneous works 10.

Rhazes' medical writings were highly prized in the Middle Ages and were accepted as the basis for modern research. Of his many works the most important is the *Kitāb al- Hāwi* (Continens), an enormous encyclopedia of medicine containing many extracts from Greek and Hindu authors and also observations of his own.

Cet ouvrage qui retracera brièvement la vie et l'oeuvre du grand savant iranien est dû aux efforts du Dr Mehdi Mohaghegh, professeur à l'Université de Téhéran, qui a bien voulu , à la demande du Secrétariat de la Commission Nationale Iranienne pour l'Unesco, accepter la tâche de réunir les éléments indispensables à sa rédaction.

A. A. Hekmat

Président de le commission

nationale irannienne pour

l'Unesco

#### **Préambule**

Pareils à des astres illuminant de tout leur éclat et de toute leur splendeur l'univers infini, les maîtres de la science, des lettres et des arts, éclairent de leur génie et de leur rayonnement l'humanité entière dont ils deviennent, dès leur apparition, et pour les siècles à venir, les guides et les maîtres à penser.

Savants, écrivains et artistes de tous les temps et de tous les pays n'ont jamais appartenu à une seule nation et à un seul peuple. Ils se sont toujours élévés au-dessus des contingences humaines et se sont imposés, par leur génie et par leur grande valeur morale, à tous leurs contemporains et à toutes les générations futures. Toutes les générations qui se sont succédé se sont inspirées de leurs leçons et de leur exemple, maintenant intact leur esprit et permettant, pour le plus grand biende l'humanité l'éclosion de nouveaux génies.

L'Organisation des Nations Unies pour la science, la culture et l'éducation, l'Unesco, qui a pour tâche, non seulement de diffuser l'instruction et l'éducation mais également de renforcer les relations culturelles entre les nations, poursuivant la mission qui lui a été assignée, entreprend dans tous les pays où elle exerce ses activités, de commémorer avec la plus grande solennité, les anniversaires de ces êtres exceptionnels.

C'est ainsi qu'au cours de sa dernière Conférence générale et de sa 12 e session, sur proposition de la Commission Nationale Iranienne pour l'Unesco et par une résolution spéciale, voulant rendre hommage au grand médecin, philosophe et chimiste iranien qu'est Mohammad Zaccharia Razi, a décidé d'organiser en 1964, avec le concours de tous les pays membres, une cérémonie commémorant le 1100e anniversaire de la naissance de ce grand savant.

La Commission Nationale Iranienne pour l'Unesco, de son côté, célèbrera l'événement, par la publication d'un ouvrage "Al Sirat-el Falsafia", ouvrage qui constituera sa modeste contribution.

### Al-Sīrat al-Falsafīya

by

# MUHAMMAD IBN ZAKARÎYĀ AL-RĀZĪ

EDITED BY P. KRAUS

AND

TRANS. INTO PERSIAN BY A. IQBAL

with

an account of his life, works, and ideas

bу

M. MOHAGHEGH, M.A. PH.D.

Associate Professor Faculty of Letters, Tehran University

UNESCO

Tehran 1964